Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Inhaltsverzeichnis

COMMENTAIRE SUR LEPITRE AUX PHILIPPIENS. 1
Préface . . . . . . . e 1
HOMELIE PREMIERE. . . . . . . . . . it 6
HOMELIEIL . . . . . oo s e s s 15
HOMELIETIL. . . . . . . . e 25
HOMELIEIV. . . . . . . e e s e 33
HOMELIE V. . . . . . oo e s s s s 43
HOMELIE VL . . . . . o e e s s 49
HOMELIE VIL . . . . . . o e e e 61
HOMELIE VIIL . . . . . . . oo e e e e 74
HOMELIEIX. . . . . . ot o e e e e e e s s 82
HOMELIE X. . . . . . ot e e e s s 94
HOMELIE XL . . . . . ot e e e e s s s 103
HOMELIEXIL. . . . . . . oo e 112
HOMELIEXIIL . . . . . . ot e e e e e e e e e e 119
HOMELIE XIV. . . . . o oo e e e e s s s 127
HOMELIE XV. . . . . ot e e e s s 132

Titel Werk: In epistulam ad Philippenses Autor: Chrysostomus Identifier: CPG 4432 Tag:
Bibelkommentar Tag: Predigten Time: 4. Jhd.

Titel Version: Commentaire sur [épitre aux Philippiens Sprache: franzdsisch Bibliogra-
phie: SAINT JEAN CHRYSOSTOME OEUVRES COMPLETES TRADUITES POUR LA
PREMIERE FOIS SOUS LA DIRECTION DE M. JEANNIN, licencié és-lettres professeur
de rhétorique au collége de I'Tmmaculée-Conception de Saint-Dizier. Bar-le-Duc, L. Gué-
rin & Cie, éditeurs, 1864 Tome XI p. 1-100

COMMENTAIRE SUR DEPITRE AUX PHILIPPIENS.

Préface
1. A qui et quand fut écrite cette épure de saint Paul.

2. Caractere particulier de cette lettre : Aucune plainte et beaucoup déloges pour les Phil-

ippiens .

3. Les Philippiens ont exercé la charité envers saint Paul. — Exhortation a 'aumone .



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

1.

Les Philippiens sont les habitants d’'une ville de Macédoine, quon appelle Philippes, du nom
de son fondateur, et dailleurs colonie romaine, selon la remarque de saint Luc.(Act.XVI.)
Clest dans cette cité que fut convertie une marchande de pourpre, dame trés-pieuse, et
disciple tres-fidele; la aussi, le chef de la synagogue embrassa la foi; 1a encore, Paul, et Silas
avec lui, furent battus de verges; mais bientdt les magistrats de la ville, pleins dépouvante,

les prierent humblement den sortir. On voit que I'Evangile y obtint le plus brillant début.

Au reste, Paul lui-méme, et plus d’une fois, rend aux Philippiens de magnifiques témoi-
gnages, les appelant « sa couronne » et attestant qu’ils ont beaucoup souffert. « Dieu », leur
dit-il, « vous a fait la grace, non-seulement de croire en Jésus-Christ, mais encore de souffrir
pour lui ». (Philip. 1, 29.)

A lépoque méme ou saint Paul leur écrivait, il était dans les liens : « Mes liens », écrivait-il,
« sont devenus célebres a la gloire de Jésus-Christ dans tout le prétoire ». (Philip. XIII.) I
appelle ainsi le palais de Néron. Mais il fut relaché de ces premiers liens, comme le montre
ce qu’il écrit a Timothée : « Dans ma premiere défense, personne ne fut auprés de moi ; tout
le monde m’avait délaissé : que cela ne leur soit pas imputé ! Dieu seul fut avec moi, pour
maaider et me fortifier ». (Il Tim. IV, 16, 17.) Les liens dont il parle a Timothée ont donc
précédé cette premiere défense. Timothée nétait pas avec l'apdtre, puisque : « Personne »,
dit-il, « ne m'assista dans ma premiere défense ». Ce qu'il écrit suffirait, d’ailleurs, pour le
démontrer: Paul napprendrait pas par lettre a son disciple, un fait qu’il saurait déja connu

de lui.

Mais quand il écrivait 'Epitre aux Philippiens, Timothée était a ses cotés, comme le pro-
uvent ces paroles : « Jespére en Jésus Notre-Seigneur, vous envoyer bientét Timothée » ; et
encore : « Jespere vous lenvoyer bientdt, dés que je verrai o en sont mes affaires ». (Philip.
I1, 19, 23.) Car relaché d'abord, il fut de nouveau jeté dans les fers, apres étre venu chez les
Philippiens. Lorsqu’il dit : « Quand méme je devrais répandre mon sang sur la victime et
le sacrifice de votre foi... »; il ne parle pas d'un martyre déja présent et en voie dexécution;
mais il veut dire que s’il arrive enfin, et a quelque jour qu’il arrive, il sen réjouit, cest son

expression, -voulant ainsi les relever de 'abattement ou sa nouvelle captivité les a plongés.

Il savait cependant qu’il ne devait pas, maintenant encore, subir le coup mortel; ses paroles
I'indiquent: « J'ai la confiance, au contraire, que moi-méme j’irai vous voir » ; et encore « Je
sais, je suis assuré que je resterai, que je ferai méme séjour parmi vous ». (Philip. II, 24, et.
1,25.)

Or, les Philippiens lui avaient envoyé Epaphrodite, pour lui porter de I'argent et savoir ol
en étaient ses affaires, car ils aimaient Paul avec tendresse. Sur ce premier fait de la mission

d’Epaphrodite, entendez Paul lui-méme: «J’ai tout», écrit-il, «jabonde de toutes choses; je



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

suis comblé, apres avoir recu par Epaphrodite ce que vous mavez envoyé ». (Philip. IV, 18.)
IIs l'avaient donc député pour le double motif et de consoler Apdtre, et de savoir ol en
étaient ses affaires. Que ce second point ft aussi lobjet de sa mission, nous le voyons des
le prélude de la lettre apostolique; saint Paul y parle de sa position : « Je veux », dit-il, « que
vous sachiez a que ce qui mest arrivé, a beaucoup servi aux progres de 'Evangile ». (Philip.
I, 12.) Et plus loin : « Jespére vous envoyer bient6t Timothée, pour étre moi-méme consolé
en apprenant de vos nouvelles ». (Philip. II, 19.) Ce « pour étre moi-méme » n'a qu’un sens
possible et évident : Vous avez envoyé savoir ma position, pour satisfaire les désirs de votre
coeur; et moi aussi, je veux combler les miens en connaissant votre état actuel. — Comme
dailleurs ils avaient été longtemps sans envoyer s'informer de lui, et quenfin ils venaient
de le faire au moment méme, il rappelle ce doublé fait en ces termes : « Puisque enfin une

fois encore vous avez laissé refleurir vos sentiments pour moi ».

Ils avaient appris les nouvelles chaines de saint Paul. S’ils avaient entendu parler de la
(3) maladie d’Epaphrodite, qui était loin d#étre aussi célebre que Paul, a plus forte raison
savaient-ils Iétat de celui-ci; et naturellement ils en étaient troublés. Aussi, des le préambule
de son Epitre, il sempresse de les consoler au sujet de ses chaines, et leur apprend que, loin
den étre troublés, ils ont bien plutdt a sen réjouir. Ensuite, il leur conseille de pratiquer
la charité et 'humilité, et leur montre, dans ces deux vertus, leur sauvegarde certaine et
le moyen str et facile de vaincre leurs ennemis. La douleur de vos pasteurs nest point de
porter des chaines, mais de voir la discorde déchirer leurs disciples : nos lieds font le succes

de I'Evangile; vos divisions iraient a le détruire.

2.

La concorde leur est préchée, et l'apdtre leur a enseigné que cette vertu a sa source dans
I'humilité. Il a foudroyé certains Juifs qui, sous prétexte de christianisme, combattaient par
tous les moyens la vérité; il les appelle « chiens, ouvriers du mal », et conseille de les éviter;
il rappelle quel doit étre lobjet de notre application, discute plusieurs points de morale,

raffermit leur courage et les rassure par cette affirmation : « Le Seigneur est proche ! »

Lapotre termine, avec la haute sagesse qui convenait a sa dignité, en leur disant quelques
mots des offrandes quon lui avait fait parvenir, et ces paroles sont des plus consolantes
pour eux. Une preuve évidente, au reste, de leur vertu, cest qu’ils ne prétent a ce grand
docteur aucune occasion de les réprimander; toute sa lettre est en forme dexhortation sans
aucun mot de blame. — Clest que, pour répéter une observation que jai déja faite tout
d’abord, cette ville avait manifesté le plus heureux penchant vers la foi. Le gardien méme
de la prison (genre demploi assez vil), le geolier, a la vue d’'un miracle seulement, accourut
et regut le baptéme avec toute sa famille. Le miracle qui se fit alors, lui seul en fut témoin;

mais il ne fut pas seul a en recueillir le bénéfice et la grace ; il entraina sa femme et toute sa



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

maison. Les magistrats eux-mémes, qui condamnerent Paul a la flagellation, agirent sous
I'influence du tumulte et de lentrainement populaire, plutét que par malice et cruauté :on le

devine, en voyant qu’ils ordonnent bientot son élargissement et qu’ils tremblent de crainte.

Ce nest pas seulement la foi des Philippiens et leur courage dans les dangers, que nous
atteste I'Epitre suivante; mais encore leur bienfaisante charité : « Au début de la prédication
évangélique », dit saint Paul, « vous avez une premiére et une seconde fois pourvu a mes
besoins, et personne ne l’a fait que vous; car nulle autre Eglise n'a usé avec moi de cette
réciprocité de biens tour a tour donnés et rendus ». (Ibid. 15, 16.) Si leur générosité a subi
quelque intermittence , ces paroles nous disent assez que loccasion leur a manqué plutot
que le bon vouloir. Vos bons sentiments pour moi nont pas subi d’'interruption, leur dit-il;
loccasion seule vous manquait. De telles expressions indiquent, de la part de saint Paul, une
ardente affection ; et nous avons ailleurs un témoignage de ce profond amour : « Je vous
envoie Timothée, parce que je nmai personne qui soit autant que lui uni avec moi desprit et
de coeur, ni qui vous soit plus sincérement dévoué ». Et ailleurs : « Cest que je vous porte

dans mon coeur et dans mes chaines ».

3.

A nous maintenant de comprendre ces paroles; a nous qui recevons de tels exemples de
charité, de nous montrer nous-mémes dignes de si grands modeles et préts au besoin a

souffrir pour Jésus-Christ !

Sans doute, a notre époque, les chrétiens ne trouvent plus ni persécuteurs ni bourreaux.
Eh bien ! a défaut du martyre, imitons de nos devanciers leur charité, du moins, si ardente
et si efficace; et nallons pas croire, parce que nous aurons donné une fois ou deux, que notre
devoir soit rempli. Cest la une dette de toute la vie. Ce nest pas une fois, cest toujours qu’il
faut étre bienfaisant. Aux courses publiques, en vain feriez-vous dix fois le double stade;
en omettant le onziéme tour, le prix est absolument perdu :ainsi, nous-mémes, si nous
subissons un arrét volontaire dans cette carriére de bonnes oeuvres, nous avons tout perdu,

tout gaté.

Ecoutez plutot (avis éminemment utile d’'un texte sacré : « Que l'aumdne», est-il dit, «
que l'aumone et la foi ne vous abandonnent jamais». (Prov. I1I, 3.) LEsprit-Saint ne dit pas
Faites 'aumone une fois, deux, trois, dix fois, cent fois; mais a perpétuité. Quelles ne vous
abandonnent jamais, dit-il; il ”’a pas méme prononcé : Ne les abandonnez pas! mais quelles
ne vous abandonnent pas; montrant que ces vertus nont pas besoin de nous, mais que nous
avons toujours besoin delles, et enseignant que nous devons faire tout au monde pour les
garder chez nous : « Entourez-en», ajoute-t-il, « votre cou et vos épaules ». Ne voyons-
nous pas, en effet, les enfants des riches porter a leur cou un collier dor, dont ils ne se

dépouillent jamais, parce qu’ils le portent publiquement comme I'insigne de leur noblesse?



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ainsi devons-nous aussi nous entourer de 'aumone, montrant ainsi solennellement que
nous sommes les fils de ce Dieu de miséricorde qui fait lever son soleil sur les bons et sur

les méchants.
4

Mais ces hommes, objets de notre charité, ce sont des infideles, des paiens ! — Ils nen
seront que plus vite conquis a la religion, si nous savons donner. En nous voyant pleins de
compassion pour tous les hommes, et dignes représentants de notre Maitre supréme, ils

comprendront que nous agissons a son exemple.

Ajoutons qu’il ne faut pas faire l'aumone au hasard; mais plutot avec précaution, avec
garantie. — Ayez, est-il dit, la vraie aumone et la vraie foi. Le mot vrai nest pas mis la sans
raison, cela veut dire que 'aumone ne soit pas prise sur des biens acquis, par fraude ou
par rapine. La bonne foi, la véritable aumone ne se trouvent point la : celui qui vole, se
sert nécessairement de mensonge et de parjure. Avec laumone donc, possédez et gardez la
bonne foi, est-il dit. — Oui, mes fiéres, entourons-nous de ce brillant ornement; attachons a

notre ame ce collier dor, l'aumone, veux-je dire, et gardons-la tant que nous serons ici-bas.

En effet, quand cette vie sera finie, nous nen ferons plus usage... Pourquoi? Cest que, la-
haut., il n’y a plus ni pauvres, ni argent, ni mendicités Mais tant que nous sommes enfants,
gardons-nous de nous dépouiller de cette parure. Les enfants arrivés a 'age viril, déposent
les ornements du bas 4ge pour en revétir de nouveaux; ainsi en ira-t-il de nous. Dans la vie
a venir, nous trouverons 'aumone encore, non pas celle qui se fait avec I'argent, mais une
autre bien plus belle. De peur donc den étre a jamais privés, ayons soin de former d'avance

en nous une ame belle et splendide.

Laumoéne est un bien si grand, si honorable; cest une grice si précieuse; cest bien plus
encore, cest une vertu si féconde pour nous ! Si nous apprenons a mépriser l'argent, nous
apprendrons plus et mieux encore. Voyez plutét que de biens en résulteront : celui qui
donne 'aumoéne comme elle doit étre donnée, déja apprend a mépriser l'argent; celui qui
sait mépriser l'argent, arrache de son coeur la racine de tout mal. Aussi recoit-il un bienfait
plutot quil nen donne; non-seulement parce qua l'aumone est attachée une récompense
assurée; mais aussi parce quen la pratiquant, I'ame séléve a la vraie philosophie, elle est
grande, elle est riche. Celui qui épanche 'aumone, s'instruit et sapprend a ne point admirer
lor ni les biens terrestres; et son 4me, formée a une telle école, a déja fait un pas immense
vers les hauteurs célestes; elle sest retranché mille vains prétextes de disputes, de luttes, de
jalousies, de désespoir. Car vous connaissez, oui, vous connaissez vous-mémes, sans doute,
que les richesses périssables sont la source de tous les maux, de mille guerres impies. Aussi
en se formant a les mépriser, on se place dans un port str et tranquille, on na désormais

aucun péril a craindre. Caumone nous donne cet enseignement, elle nous apprend a ne



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

plus convoitée le bien dautrui. Comment désirerait-il encore, celui qui donne le sien, qui
le jette a pleines mains? La vue du riche nexcite plus votre jalousie : comment serait jaloux

celui qui veut méme sappauvrir? Caumone, en un mot, rend pur le regard de votre ame.

Voila pour les avantages de cette vie. Mais quels biens doivent étre, dans l'autre, votre
conquéte éternelle, aucun langage ne saurait lexposer. Chomme charitable ne sera pas ré-
duit a « rester dehors », avec les vierges folles; mais dans le cortége des sages, sur les pas
de 'Epoux, il entrera avec ses lampes brillantes. Ainsi, grace a laumone, il dépassera ces
insensées qui auront en vain conservé la virginité au prix de grands efforts, sans en avoir
lui-méme subi de pareils; tant est grande la puissance de l'aumone: elle introduit en toute
liberté ses disciples fideles dans les cieux. Les gardiens attachés aux portes de ces demeures
éternelles, ou 'Epoux habite, connaissent 'aumone; ils la connaissent et la réverent; elle a le
droit de faire entrer en toute liberté ceux qui lont aimée et pratiquée. Nul noserait l'arréter;
tout cede devant elle. Elle a bien pu amener un Dieu sur la terre et lui persuader de se faire
homme; a bien plus forte raison peut-elle introduire '’homme dans le ciel : sa puissance est
sans limites ! Ouli, si par pure miséricorde, par amour pour les hommes, un Dieu sest fait
homme; il sest abaissé jusqu’a se faire esclave, bien plus facilement voudra-t-il introduire

ses serviteurs dans sa propre maison.

Aimons-la donc, pratiquons-la, non pas un jour ou deux, mais tous les jours, pour quelle
nous reconnaisse; reconnus delle, nous le serons aussi de Dieu; méconnus par elle, Dieu
nous méconnaitrait a son tour, et nous dirait : Je ne vous connais pas ! Mais a Dieu ne plaise
que nous entendions cet anatheme; que plut6t il nous donne cette parole bienheureuse : «
Venez, les bénis de mon Pere; possédez le royaume qui vous a été préparé depuis la création
du monde ». Puissions-nous tous y arriver, par pure grace et bonté divines, en Jésus-Christ

Notre-Seigneur,.... Ainsi soit-il.

HOMELIE PREMIERE.

PAUL ET TIMOTHEE, SERVITEURS DE JESUS-CHRIST, A TOUS LES SAINTS EN
JESUS-CHRIST QUISONT A PHILIPPES, AUX COEVEQUES ET DIACRES; QUE DIEU
NOTRE PERE ET JESUS-CHRIST NOTRE SEIGNEUR VOUS DONNENT LA GRACE
ET LA PAIX. (CH. 1, 1, 2 JUSQU'AU VERSET 7.)

Analyse.

1. Dans lorigine, les noms dévéques, de prétres et de diacres nétaient pas parfaitement

distincts pour le sens, et se prenaient souvent les uns pour les autres.

2. Venir en aide a ceux qui travaillent et qui souffrent pour I'Evangile, cest partager leur

couronne.



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

3. Dans les bonnes oeuvres, cest Dieu qui agit et nous-mémes avec Dieu.

4 et 5. Avec quel soin il faut que les fideles secourent de leurs biens leurs pasteurs, et que
dans ces secours ils regoivent plus qu’ils ne donnent. — De la vertu de cette veuve qui recut
Elie dans sa maison. — Qu'’il faut donner simplement, sans trop examiner si ceux a qui on

donne le méritent.

1.

Ici, et comme s'il écrivait a des personnes d’une dignité égale a la sienne, Paul ne joint pas a
son nom sa qualité d’apotre; il prend un autre titre, mais bien grand, et quel est-il? Au lieu
d’ «apotre », il écrit « serviteur ». Cest certainement une haute dignité , cest le premier de
tous les biens, que de pouvoir non pas étre nommé seulement, mais étre en réalité serviteur
de Jésus-Christ.

Qui dit serviteur de Jésus-Christ, dit homme libre de tout péché; et par cela méme qu’il est
serviteur vrai et 1égitime, il ne voudrait jamais étre asservi a un autre maitre, puisqu'alors

il ne serait plus qu’a demi le serviteur de Jésus-Christ.

Quand il écrit aux Romains, Paul reprend la méme suscription : « Paul serviteur de Jésus-
Christ » ; au contraire dans les épitres aux Corinthiens et a Timothée, il se nomme « apdtre
». Pourquoi? ce nest pas sans doute pour cette raison, que de simples fidéles valussent mieux
que Timothée ! Erreur évidente ! Cest plutdt parce que, de tous ceux quil honore de ses
lettres, les Philippiens se trouvent (6) étre les plus honorés et les plus aimés: il attestera
méme bientdt leur grande vertu. — D’ailleurs, il déclare sa dignité d’apotre quand il veut,
dans son épitre, établir ou régler quelque affaire tres-grave. Mais, a légard des Philippiens,

il n’a pas a leur mander autre chose que ce qu’ils savaient déja.

« Aux saints en Jésus-Christ qui sont a Philippes ». Comme vraisemblablement les juifs
sadjugeaient a. eux-mémes le nom de « saints », d'apres l'ancien oracle qui les désignait
comme le peuple saint et choisi (Deut. (VII, 6), l'apotre a soin d’ajouter pour cette raison :
« Aux saints en Jésus-Christ ». Car désormais voila seulement les saints; les autres a I'avenir

ne sont que des profanes.

« Aux coévéques et diacres... » Quest-ce a dire? Une seule cité avait-elle donc plusieurs
évéques? Non; mais sous ce nom il a désigné les prétres. Ces noms, alors, étaient communs
et réciproques; lévéque méme sappelait diacre. Témoin cette ligne a Timothée : « Rem«
plissez votre diaconie », bien qu’il ft évéque, puisque ce caractere épiscopal ressort de ces
autres paroles au méme disciple : « N'imposez légerement les mains a personne » ; ailleurs
au contraire il lui écrit : (La grice) « Je rends graces a Dieu, chaque fois que je vous a été
donnée par 'imposition des mains des prétres », et pourtant des simples prétres nauraient

pu ordonner un évéque. — De méme écrivait-il a Tite : « Je vous ai laissé en Crete, afin que



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vous y établissiez des prétres en chaque ville, selon lordre que je vous en ai donné, choisis-
sant celui qui sera irréprochable, qui naura épousé quune femme » ; autant de traits qui
désignent [évéque, puisqu’il ajoute, immédiatement apres le texte précédent : « Car il faut
que lévéque soit irréprochable, comme étant le dispensateur et léconome de Dieu; qu’il
ne soit pas orgueilleux... » Ainsi, jadis, comme je le disais, les prétres étaient appelés ou
évéques ou diacres de Jésus-Christ; et les évéques sappelaient prétres : tellement que mé-
me de nos jours, plusieurs évéques écrivent a leurs ministres inférieurs : A notre coprétre,
codiacre ; bien qu’avec le temps, chaque dignitaire ait, enfin regu son nom particulier, et

b 3 4 . 4 A b A
que 'un sappelle désormais évéque, l'autre, prétre.

« Aux coévéques », continue-t-il, « et aux diacres; que Dieu notre Pére et Jésus-Christ not-
re Seigneur, vous donnent la paix ». On peut ici faire une question. Pourquoi ne sadressant
jamais au clergé d’autres cités, par exemple, a ceux de Rome, de Corinthe, d’Ephése, mais
saluant en général en ces termes « A tous les saints, ou a tous les fideles, a tous « nos bien-
aimés », pourquoi ici écrire au clergé ? — Sans doute parce que cétaient des clercs qui lui

avaient remis la lettre des Philippiens, porté leur aumone, et député Epaphrodite.

« Je rends graces a mon Dieu, toutes les fois « que je me souviens de vous ». Il a écrit
ailleurs : « Obéissez a vos prélats et soyez-leur « soumis; car eux a leur tour veillent sans
«cesse comme devant rendre compte de vos « ames; qu’ils aient donc a le faire avec bon«
heur, et non avec gémissement». Autant les fautes des disciples doivent faire gémir, autant
la joie a parler deux démontre leurs progres dans le bien. Voici donc sa pensée: Toutes les
fois que je me souviens de vous, je rends gloire a Dieu. §’il remercie, cest qu’il garde la
mémoire de leurs grandes vertus. Je glorifie Dieu, et, ajoute-t-il, je le prie. Car, de ce que
vous étes entrés dans le chemin de la vertu, il ne suit pas que je doive cesser de prier pour
vous; au contraire , je persévere dans ma priere : « Je rends graces a Dieu, chaque fois que
je me souviens de vous » et. toujours, et dans « toutes mes priéres pour vous tous , et cest
avec joie que je prie ». Je me souviens « toujours », et non pas seulement a I'instant de mon
oraison. Clest avec raison qu’il ajoute Je le fais « avec joie » ; car il se peut quon prié avec
tristesse , comme lui-méme ailleurs le témoigne : Oui, dit-il aux Corinthiens, «cest avec
peine, avec serrement de cceur, a travers bien des larmes que je vous ai écrit ». .(Je rends
graces a Dieu) « de ce que vous avez participé a la propagation de d’Evangile » (par vos

aumones) « depuis le premier jour jusqua présent ».

2.

Clest un grand éloge que celui que donne aux Philippiens ce passage de l'apotre ; cest un
éloge tres-grand, et qui dordinaire ne saccorde quaux apdtres et aux évangélistes. Loin de
borner votre zéle, semble-t-il dire, a cette unique cité, qui seule, apres tout, vous a été com-

mise et confiée , vous ne négligez aucun moyen de prendre part a mes travaux , partout



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

présents, et concentrant en union avec moi toutes vos pensées et toute votre action a la
prédication de 'Evangile. Et ce nest pas a tel ou tel instant (7) et par intervalles, cest tou-
jours, cest depuis Iépoque ot vous avez recu la foi, jusqu’au jour présent, que vous prenez
une part ardente au zele et au prosélytisme des apotres. Et cependant, a lencontre, voyez
comme ses collaborateurs de Rome l'avaient quitté; écoutez comme il se plaint a Timothée,
daailleurs : « Vous n'ignorez pas », lui dit-il, «que tous ceux qui sont en Asie se sont éloignés
de moi » ; et encore : « Démas m’a abandonné , et dans mon premier proces, personne ne
ma assisté ». Au contraire, il atteste que les Philippiens, malgré les distances des lieux, ont
pris part a toutes ses traverses; qu’ils lui envoyérent des messagers, lui fournirent aide et
secours dans la mesure de leurs forces et de ses besoins, sans oublier ni négliger quoique
ce fat. Et vous le faites, ajoute-t-il, non-seulement en ce jour, mais sans cesse et toujours,
maidant de tout moyen. Voila l'aide qu’il désigne sous le nom de « communion au. saint «

Evangile ».

Clest quen effet, quand le prédicateur annonce la sainte parole, vous qui lui prétez votre
concours, vous aurez avec lui mémes couronnes. Dans les combats simulés des jeux profa-
nes, la couronne nest pas décernée seulement au combattant, mais a son maitre instructeur,
mais a ses seconds mémes, a tous ceux enfin qui ont formé le vaillant athlete. Puisqu’il leur
doit, en effet, force, soulagement, nest-il pas juste qu'il les fasse participer a sa victoire? De
méme encore dans les guerres sérieuses, l'auteur d'un coup heureux nest pas seul admis a
recueillir la gloire et les trophées : on ne ferait pas cette injure a tous ceux qui lui ont prété
leur utile concours; on reconnait, on avoue , en les couronnant avec lui, que leur oeuvre et
leur service les ont comme associés au combat. Par la méme raison, se mettre au service
des saints est une oeuvre noble et puissante, loin détre a dédaigner : elle nous donne droit

avec eux aux récompenses que Dieu leur tient en réserve.

Un riche, par exemple, sest dépouillé d'une immense fortune pour I'amour de Dieu; il
sest fait son serviteur de coeur et dame, sacquittant désormais de tous les devoirs d’'une
vertu parfaite, évitant avec scrupule toute parole, toute pensée méme , toute occasion capa-
ble doffenser Dieu. Eh bien , vous qui étes loin d'atteindre a la vertu héroique de cet homme
parfait, vous pouvez cependant espérer une portion de la récompense qui l'attend. Et com-
ment? Aidez-le par vos paroles et par vos actes; soutenez-le, en lui donnant le nécessaire ,
en vous constituant le serviteur attentif de tous ses besoins. Vous méritez deés lors avec lui,

parce que, grace a vous, cette vie rude et méritante lui est devenue plus facile.

Si donc vous admirez les saints habitants du désert, ou ceux qui ont embrassé un genre
de vie tout angélique, ou, ceux encore qui, dans I'Eglise, pratiquent les mémes vertus; si
vous les admirez, dis-je, et si vous gémissez de vous voir si fort devancés par de nobles
exemples, il vous reste un moyen dentrer en communauté de mérite avec eux : prétez-leur

aide et assistance. Cest, en effet, un trait de la bonté de Dieu qu’il veut bien élever par une



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

autre route a la hauteur des parfaits, ces chrétiens simples et moins zélés, qui nont point
la force dembrasser cette vie apre et rude, mais si glorieuse. Saint Paul leur explique, cette
puissance de l'association ; ils nous font, dit-il, une part dans leurs biens de la chair, et nous

leur faisons part des biens de lesprit.

Dieu lui-méme, pour nos vertus si misérables et sans aucun prix, veut bien nous donner
un royaume; ses saints, apres lui et comme lui, nous donnent les biens spirituels en échange
de services bien minces et purement charnels. Ou plutot, cest Dieu qui, par ses serviteurs,
nous donne et les biens spirituels et les dons de la gloire. Vous ne pouvez supporter le jetine
, la solitude , vous ne pouvez coucher sur la dure, vous ne pouvez passer de longues nuits
sans sommeil? Vous partagerez la récompense due a ces exercices de '’homme parfait, si
vous faites de son travail votre propriété méme; si l'athlete est lobjet de vos soins continus,
de vos larges aumones, si vous lui facilitez les saints combats de la perfection. Lui, fait face
a lennemi, il lutte, il recoit les coups : et vous, quand il reviendra de la bataille, soignez-
le, recevez-le dans vos ,bras, essuyez sa sueur, pansez ses plaies, consolez et relevez cette
grande ame fatiguée. Servir ainsi les saints avec un zele empressé, cest se créer un droit
a partager avec eux le salaire éternel. Jésus-Christ lui-méme lenseigne : « Faites-vous des
amis avec l'argent d’iniquité, afin qu’ils vous re¢oivent dans « les tabernacles éternels ». (Luc,
XVI, 9.) — Vous voyez comment les Philippiens ont su (8) sassurer une part aux mérites
de saint Paul?« Depuis le premier jour jusqua cette heure » ; telle est, dit-il, la raison de ma
joie. « Votre communion avec nous » ; et je suis heureux non-seulement du passé , mais
de l'avenir; car je pressens ce que vous ferez, d’apres lexpérience de ce que vous avez fait. I
poursuit en effet : « J’ai une ferme confiance que celui qui a commencé le bien en vous, ne

cessera de le perfectionner jusquau jour de Jésus-Christ (6) ».

3.

Voyez comme il leur enseigne la pratique de la modestie. Comme il leur a rendu un
important témoignage, il craint que 'humaine faiblesse ne succombe a lorgueil, et il
sempresse de leur apprendre a reporter tout a Jésus-Christ, le passé comme lavenir.
Comment ? Il se garde bien de dire J'ai confiance quayant si bien commencé, vous finirez
de méme. Que dit-il donc? « Celui qui a commencé le bien en vous, ne cessera de le
perfectionner ». Sans doute il ne refuse pas davouer qu’ils ont quelque part dans la bonne
oeuvre : «Je suis heureux », dit-il au contraire, « de votre participation », comme sils ne
devaient qua eux-mémes cette sainte conduite. Mais, cependant, il ne dit pas que la vertu
vienne deux seuls, il en attribue a Dieu le principe tout d'abord : « Cest lui » , dit-il, «jen
ai la confiance, qui a commencé le bien en vous; cest lui encore qui ne cessera de « le
perfectionner jusqu’au jour de Jésus-Christ ». Lui, cest Dieu. Et il en sera ainsi, ajouta-t-il ,

non-seulement de vous, mais de tous ceux qui vous suivront, je lespére.

10



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Apres tout, ce nest pas un mince éloge pour un homme, que Dieu daigne opérer en lui.
Car s'il ne fait acception de personne, et certes cest son caractere divin; s’il ne voit dans
chacun de nous, pour se déterminer a nous aider, que notre bon propos a remplir notre
devoir, il est assez clair que cest nous-mémes qui lui donnons sujet de nous seconder ainsi.
Sous ce rapport, lapotre est loin de retirer aux Philippiens leur mérite. En effet, si Dieu
agissait en nous seul et par caprice, rien nempécherait que les gentils et méme tous les
hommes sans exception ne fussent lobjet de sa grace au. méme degré, s’il les remuait, osé-
je dire, comme le bois ou la pierre, sans chercher aucune coopération de notre part. Ainsi,
quand l'apotre ajoute : « Dieu perfectionnera », ici méme il fait encore leur éloge, avouant
qu’ils ont attiré sur eux la grace de Dieu qui les aidera a vaincre 'humaine nature. Un autre
mérite ressort encore ici : vos bonnes oeuvres ont ce caractére quelles ne présentent rien
de ’homme, mais quelles ont besoin de la force de Dieu. Au reste, si Dieu perfectionne,
vous naurez pas a travailler beaucoup ; vous devez donc avoir confiance, facilement vous

atteindrez la perfection , puisque vous serez aidés de lui.

« Et il est juste que jaie ce sentiment de a vous tous, parce que je vous porte dans mon
ceeur, comme ayant tous part & ma gréce, par celle que vous avez prise a mes liens, a ma
défense, et a l'affermissement de I'Evangile (7) ». Voila bien la sainte passion d'une ame
ardente : il portait les Philippiens dans son coeur; et jusque dans la prison et les fers, il

: . 3 . \ 4 . PN . .
gardait leur souvenir : ce nest pas pour ces pieux fideéles un éloge vulgaire, que détre ainsi
gravés dans la mémoire d’un si grand saint. Laffection de Paul n’avait point son motif dans
un mouvement irréfléchi; il sappuyait sur la raison et le jugement. Pour étre aussi vivement

aimé de lui, il fallait, évidemment, le mériter par une grande et admirable vertu.

« Jusque dans ma défense et dans laffermissement de I'Evangile ». Apres ce trait,
nadmirons plus qu’il les portat dans son cceur, méme au fond de son cachot : a I’heure
méme ou je comparaissais devant les tribunaux, dit-il, pour y plaider ma cause, vous
nétiez pas sortis de mon esprit. — Telle est, en effet, la puissance de l'amour spirituel,
qu’il ne puisse céder aux rigueurs d'un temps malheureux, mais quembrasant I'dme a tout
jamais, il ne puisse étre vaincu par le malheur ni par la souffrance. Jusque dans la fournaise
de Babylone , au milieu de cet épouvantable brasier , une douce rosée rafraichissait les
bienheureux enfants : ainsi la sainte amitié, des quelle a saisi 'dme, mais une 4me aimante

et agréable a Dieu, éteint toute autre flamme, et répand une admirable rosée.

« Et dans laffermissement de I'Evangile ». Ainsi les chaines apostoliques étaient
laffermissement de 'Evangile, et comme son bouclier et sa défense. Cette parole est juste
et profonde. S’il navait pas, en effet, glorifié et (9) aimé ses chaines, il naurait paru qu'un
imposteur. Mais maintenant qu’il subissait volontiers les fers et la souffrance , tous les
maux réunis, il montre assez qu’il ne souffrait pas pour une cause humaine, mais pour la

cause de Dieu, son grand rémunérateur. Nul n'aurait ainsi choisi la mort et tous les dangers

11



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

; nul naurait affronté la colére d'un empereur comme celui-la, de Néron, s’il n'avait vu
plus haut un empereur bien autrement grand. Les chaines étaient donc la confirmation
de 'Evangile. — Admirez comme, pour arriver plus pleinement et plus parfaitement a
son but, 'apotre fait voir en toutes choses le coté contraire aux vues humaines. Ce que lon
regardait comme faiblesse ou déshonneur, lui, le déclare étre la confirmation de I'Evangile
; comme si lapdtre avait di étre faible sans ces épreuves qui les effraient. — Ensuite, il
veut montrer que son amitié pour eux nest pas un aveugle parti pris, mais une affection
raisonnée. Quelle preuve en donne-t-il? Ecoutez. « Je vous porte dans mes chaines et
jusque dans ma défense, parce que, en union intime avec moi, vous avez partagé ma grace
». Quest-ce a dire? Etait-ce donc une grace pour l'apdtre, que les fers, lexil perpétuel, les
innombrables supplices? Oui : car, est-il dit, « ma grace vous sufhit, et ma force se montre
tout entiere dans I'infirmité; aussi», ajoute I'apotre , « je me complais dans les infirmités et
dans les outrages ». (II Cor. XII, 9, 10.) Quand donc je vous vois montrer votre vertu par
VoS oeuvres, et participer a cette grace aussi, et méme avec joie, je congois aussi pour vous
les mémes espérances. Je vous connais par expérience, jai vu surtout vos bonnes oeuvres;
malgré la distance qui nous sépare, vous vous efforcez de partager mes tribulations et
ensuite ma récompense, en sorte que tout en restant éloignés du combat , vous aurez dans
la victoire une part égale a la mienne, moi qui suis au milieu de la mélée; il est donc juste

que je vous rende ce témoignage.

Mais pourquoi ne dit-il pas simplement « Vous participez » ; mais : « Vous participez
dans 'union la plus intime avec moi? » Cest comme s’il disait : Je vous fais votre part, afin
d’avoir moi-méme la mienne dans cet Evangile, cest-a-dire aux biens qu’il nous promet.

Chose admirable, d’ailleurs, que tous ces pieux fideles aient eu des sentiments assez

généreux pour étre appelés par Paul lui-méme ses copartageants: Telle est , en effet , son
expression : « Tous avec moi vous avez part a la grace ». De tels commencements me garan-
tissent votre persévérance dans ces généreuses dispositions. Il est impossible qu'un début
si glorieux séteigne et se dissipe comme une vaine fumée : d'avance il promet une fin glo-

rieuse.

4.

Nous pouvons donc, indirectement, participer a la grace apostolique des dangers et des
tribulations : je vous en supplie, mes fréres, sachons y prendre notre part. Combien par-
mi ceux qui sont ici voudraient..., ou plutdt tous sans exception , ne voudriez-vous pas
partager avec Paul ces biens que léternité nous garde? Or, ce but magnifique, facilement
vous pouvez latteindre , si vous le voulez; oui, a ceux qui représentent le ministére apos-
tolique, a ceux qui souftrent pour Jésus-Christ, veuillez préter aide et secours. Voyez-vous

un frere en danger? Tendez-lui la main. Apercevez-vous un de vos maitres en plein com-

12



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

bat? Assistez-le. — Mais, répondez-vous, aucun ne peut étre comparé avec Paul. — Quoi !
sitot lorgueil ! sitot le jugement téméraire ! Que personne napproche de ce grand Paul, je
vous le concede. Mais cependant, d'apres Jésus-Christ, « celui qui recoit le prophete en son
nom de prophete, recevra la récompense du prophete ». Les Philippiens étaient-ils donc ad-
mirables, par la raison qu’ils aidaient Paul personnellement? Nullement ; mais cest qu’ils
entraient en communion avec l'apotre, avec le héraut de I'Evangile. Paul ne méritait tant
d’honneur que parce qu’il souftrait pour Jésus-Christ. Grand comme l'ap6tre, nul ne peut
létre; et que dis-je? comme lui ! de lui, d’un tel saint, nul napproche. Mais la prédication

est la méme aujourd’hui qualors.

Au reste, les Philippiens prenaient part a ses travaux, non pas seulement depuis qu’il était
dans les fers , mais dés le principe. Voici ses propres termes : « Or, vous savez, mes fréres
de Philippes, quapres avoir commencé a vous précher I'Evangile, aucune église ne ma fait
part de ses biens en reconnaissance de ceux que japportais : vous seuls exceptés, cependant
». Et pourtant sans parler des dangers proprement dits, le Maitre de la parole rencontre
bien des ennuis : veilles, fatigues de la parole et de (10) lenseignement, dures critiques et
accusations, plaintes, reproches, jalousies. N'est-ce rien, dites-moi, que de sexposer a mille
contradictions, lorsquapres tout on aurait le droit absolu de ne penser qua soi et a ses

intéréts personnels ?

Hélas ! ou en suis-je? Enfermé dans une alternative redoutable, jhésite,. je ne sais que
résoudre. D’un c6té, je désire vous exhorter, .vous déterminer a prendre soin des saints de
Dieu et a les aider de tous vos efforts reconnaissants ; de l'autre, je crains que mon langage

ne semble pas dicté par I'intérét que je vous porte , mais plutdt par celui de mes clients....

Hé bien ! sachez que cest pour vous et non pour eux que je plaide en ce moment, et si
vous daignez mécouter, les raisons que japporte vous auront bientdt convaincus. — Les
avantages de 'aumone sont beaucoup plus grands pour vous que pour eux; si vous faites
l'aumone, vous ne donnez, apres tout, que de ces richesses dont bientdt, bon gré mal gré,
vous devez subir la privation, le dépouillement. Ce que vous recevez, au contraire, est d'un
prix immense, jose dire méme, hors de comparaison. Quand vous donnez, navez-vous
pas la confiance de recevoir? Si tel nest pas votre sentiment, ne donnez pas, je vous le dis,
tant j e suis loin de parler pour les pauvres. Non, si quelqu'un ici nest pas tout dabord
convaincu quen donnant, il recevra: davantage et fera un gain magnifique, qu’il sera bien
plus lobligé que le bienfaiteur, alors qu’il ne donne pas ! Sa conviction est-elle qu'il dépense
sans recevoir, qu'il sabstienne! Pour ma part, ma grande inquiétude dans ce moment nest
pas de trouver la nourriture des saints : si vous ne donnez pas, un autre donnera. Mon seul
désir, le voici : puissiez-vous avoir un doux remede contre vos péchés ! En ne donnant pas
avec ces dispositions, vous n'avez pas de remede a attendre. Caumone, en effet, ce nest pasle

don, cest lempressement et la joie a donner, cest la reconnaissance envers celui qui regoit.

13



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Paul I'a prononcé : « Rien par force, rien avec regret : « Dieu aime quon donne avec joie ».

Pour ne pas donner ainsi, conservez plutot : ce serait une perte et non pas une aumone.

Si donc vous étes persuadés que vous gagnez et non pas vos obligés, ne soyez pas moins
convaincus que le profit pour vous est incomparable. Leur corps sera nourri : votre 4me
deviendra belle et splendide. En acceptant, leurs péchés ne sont pas effacés; vous retran-
chez de vos comptes de nombreuses offenses. Ainsi , prenons part a leurs travaux, a leurs
combats, afin de partager un jour leur couronne. On a vu des particuliers adopter des rois
et des empereurs, avec ridée quainsi ils recevaient autant qu’ils donnaient '. Adoptez, vous,
Notre-Seigneur Jésus-Christ : vous placez ainsi votre fortune en toute stireté. Voulez-vous
étre aussi les coassociés de saint Paul ?... Mais que parlé-je de Paul, quand au fond cest

Jésus-Christ lui-méme qui regoit.

5.

Mais je veux vous convaincre encore que votre seul intérét mouvre la bouche, que jagis
pour vous et non pour les autres. Ainsi, parmi les prélats de I'Eglise, en est-il qui vive dans
laisance, hors de tout besoin, fit-il dailleurs un saint, ne lui donnez rien : préférez-lui
cet autre ministre de Dieu, moins admirable peut-étre , mais qui n'a point le nécessaire.
Pourquoi? Ah 1 cest quainsi le veut Notre-Seigneur lui-méme, quand il dit : « Quand vous
donnez un repas, un banquet, n’invitez pas vos amis ni vos parents, mais plutot les infirmes,
les boiteux, les aveugles, ceux enfin qui ne pourront vous rendre la pareille ». (Luc, XIV, 12,
13.) Ainsi les invitations ne doivent pas se faire au hasard : préférez les gens affamés, altérés,
nus ; les étrangers., les riches tombés dans la miseére. Car le Seigneur na pas dit simplement
: Vous mavez nourri ; il ajoute : Vous avez nourri ma faim : « J'avais faim » , dit-il, « vous
m’avez vu, et vous mavez donné a manger ». (Matth. XXV, 35.) Telle est sa maxime en son
entier. Or s'il faut nourrir celui qui a faim, par cela seul qu’il a faim , a plus forte raison,
si le nécessiteux est un saint. S’il est saint, mais sans nécessité, ne donnez pas; vous n'y
trouveriez aucun bénéfice pour vous, puisque le commandement de Jésus nest pas pour
lui ; je dirai mieux, recevant sans avoir besoin, il nest plus un saint. Reconnaissez-vous que
mon langage s'inspire ici non pas d’'un vil motif d’intérét, ruais uniquement de votre propre

avantage ¢

ILes faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d’'un
d’apreés la rumeur publique, et d’ailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Uimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné a mourir, par
son pére, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son
histoire sont controuvés, on plutot le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice
empoisonnée par imprudence, I'héritier du trone auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais I'histoire nous montre Valens dans lempereur brilé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a [époque ol parlait saint Jean Chrysostome.

14



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Nourrissez donc l'affamé pour ne pas nourrir un jour le feu de lenfer. Le nécessiteux qui
salimente d’'une partie de vos biens, sanctifie toutes vos autres richesses. Rappelez-vous
comment une veuve a nourri le prophéte Elie elle a bien moins donné que regu; elle a été
nourrie plutot que nourriciére. De nos jours cela arrive aussi, et mieux encore. Ce nest plus
seulement une mesure de farine ou d’huile ; mais quoi? Le centuple, mes fréres, et la vie
éternelle qui nous est donnée en échange de nos minces largesses : 1a miséricorde est si bien
la nature méme de Dieu ! Pensez donc a la nourriture spirituelle; déposez dans la vie pré-
sente un levain pur et fécond ! — C¥était une veuve, la famine régnait : rien ne larréte; elle
avait des enfants, et l'amour maternel ne la retient pas. Sa générosité Iéleve aussi haut que
la veuve de I'Evangile qui laissa tomber deux oboles dans le tronc du temple. Elle ne sest
pas dit a elle-méme Quel avantage me vaudra ma conduite? Cet homme, qui me demande,
s'il avait usé de ses forces, maurait pas faim ; il eit pu conjurer cette sécheresse, et ne pas
partager la misere générale ! Sans doute il a mérité lui-méme la colére de Dieu ! Elle n'a
pas eu de semblables pensées. — Voyez-vous comme il est beau détre bienfaisant en toute
simplicité et sans s'inquiéter avec- exces de la personne qui souffre le besoin? Si elle avait
voulu trop approfondir; son esprit aurait hésité, elle n'aurait pas eu la foi. Ainsi Abraham,
s'il avait voulu creuser et sinquiéter, naurait pas recu les anges. Car-il est impossible, je
le répete, impossible détre bienfaisant pour un saint, quand on sarréte a des doutes éter-
nels. Au contraire on sexpose a obliger des trompeurs. Et pourquoi? Le voici : 'homme
pieux ne cherche pas a paraitre tel, il ne senveloppe pas de ce manteau, dat-il étre méprisé.
Limposteur, au contraire, qui sen fait un art, a bien soin de se cacher derriére un masque
de piété impénétrable. Aussi, tout en faisant le bien a des gens qui ne paraissent point étre
saints et pieux, on a la chance dobliger les personnes pieuses, tandis quen cherchant trop
ceux qui ont la réputation de vertu, on tombe souvent a faire du bien a des impies. Je vous
en prie donc, agissons en toute simplicité. Supposons, en effet, que voila un imposteur qui
savance : vous navez pas mission de faire son examen. « Donnez » , dit Jésus, « & quicon-
que vous demande» ; et ailleurs « Noubliez pas le condamné a mort ! » Bien de ces gens qui
subissent la peine capitale, n'y sont condamnés qu'apres avoir été surpris en flagrant délit
de crime. Et toutefois on vous dit : « Ne loubliez pas ! » Ainsi deviendrons-nous semblables
a Dieu; ainsi vraiment admirables a ses yeux, nous pourrons conquérir les biens immortels

; puissions-nous tous y parvenir, etc., etc.

HOMELIE II.

CARDIEU M’EST TEMOIN AVEC QUELLE TENDRESSE JE VOUS AIME TOUS DANS
LES ENTRAILLES DE JESUS-CHRIST. — ET CE QUE JE LUI DEMANDE, C’EST QUE
VOTRE CHARITE CROISSE DE PLUS EN PLUS EN LUMIERE ET EN TOUTE INTELLI-
GENCE; AFIN QUE VOUS SACHIEZ DISCERNER CE QUI EST MEILLEUR, ET QUE
VOUS SOYEZ INNOCENTS ET SANS TACHE JUSQU’AU JOUR DE JESUS-CHRIST,

15



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

REMPLIS DE TOUS LES FRUITS DE JUSTICE, POUR LA GLOIRE ET LA LOUANGE
DE DIEU. (CH. 1, 8 - 11 JUSQU’A 19.)

Analyse.

1. Saint Paul exprime aux Philippiens I'ardente charité qu’il a pour eux. —II prie pour
que la charité dont ils ont fait preuve eux-mémes croisse de plus en plus, pour qu’ils soient

trouvés purs de tout péché et chargés des fruits de la justice, etc.

2. Saint Paul se réjouit de ce que sa captivité et les artifices mémes de ses ennemis tournent

au bien de I'Evangile.
3. Que les hérétiques travaillent en vain.

4 et 5. Unir a la vertu la pureté d’intention. — Crime et folie des envieux. — Malheur

détre riche et bonheur détre pauvre.

1.

« Dieu mest témoin ». S’il invoque le témoignage de Dieu, ce nest pas comme les soupgon-
nant de ne pas croire au sien propre; cest l'affection méme qui lui dicte cet appel a Dieu, il
veut avoir leur pleine et entiere confiance. Il venait de parler des soulagements (12) qu’il
avait recus deux. Craignant de laisser croire que ce motif intéressé soit la cause de son af-
fection, et qu’il ne les aime pas pour eux-mémes, il ajoute : « Je vous aime dans les entrailles
de Jésus-Christ ». Quest-ce a dire? entendez : selon Jésus-Christ, parce que vous étes vrais
fideles; parce que vous l'aimez, je vous aime de 'amour de Jésus-Christ. Encore ne dit-il pas
« amour », mais ce qui est plus ardent, « entrailles de Jésus », comme s’il disait les entrailles,
le sein de celui qui est devenu votre pere, selon cette parenté mystique que nous avons en
Jésus-Christ. Cest la comme une génération qui nous communique de nouvelles entrailles,
un coeur plein de feu et de saintes flammes : cest, en effet, un don de Dieu a ses serviteurs,
que des entrailles semblables. Ainsi, dans ces entrailles, moi Paul, je vous aime, et non plus
seulement selon celles de ma nature, mais dans ces entrailles bien autrement enflammées,

celles de Jésus-Christ.

« Avec quelle tendresse je vous aime tous ». Je vous aime tous, car vous étes tous tels que
je viens de dire; et comme le langage humain ne peut exprimer l'ardeur de mon affection,
dans cette sainte impossibilité, je laisse a Dieu de me comprendre, puisqu’il sonde les coeurs.
Si lapotre etit voulu les flatter, il naurait pas pris ainsi Dieu a témoin : cet appel supréme

devenait un péril.

« Et ce que je lui demande, cest que votre charité croisse de plus en plus ». Bien dit ! car
Pamour est insatiable. Vous voyez que, si fort aimé déja, il désire Iétre plus encore. Quand

on aime comme il aimait, on veut étre pay¢ tellement de retour par la personne aimée, quon

16



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ne lui permette jamais de sarréter a tel degré d’affection. Cette vertu ne connait point de
limites; aussi saint Paul veut quon la doive toujours. « Ne devez rien a personne », dit-il, « si
ce nest de vous aimer les uns les autres ». La mesure de la charité est de progresser toujours
: « Que votre charité », dit-il, « croisse de plus en plus ». Mais faites attention a lordre des
paroles. « Quelle croisse de plus en plus », dit-il, « en lumiére et en toute intelligence ». Ce
nest pas simplement l'amitié qu’il admire, ce nest pas simplement toute charité ; mais celle
qui vient « de la lumiére » et de la science; car nous ne devons pas avoir pour tous la méme
affection : ce ne serait plus charité, mais indifférence. Quest-ce a dire : « en lumiere? » avec
jugement, avec réflexion, avec discernement. Il est des gens qui donnent leur amitié sans
raison , sans y regarder et comme il se trouve : aussi de pareilles liaisons ne peuvent tenir

longtemps.

« En lumiére », continue-t-il, « en toute intelligence, afin que vous sachiez discerner ce
qui est meilleur ». — « Meilleur», ici, veut dire utile » pour vous-mémes : carte nest pas
pour moi que je parle, mais bien pour vous. Il est a craindre, en effet, quon ne se laisse
corrompre par laffection des hérétiques. Les paroles qui précédent font déja entendre ce
sens, mais voici qui le détermine plus clairement : « Pour que vous soyez sincéres et purs»
. ainsi je ne parle pas dans mon intérét, mais dans le vtre; je crains que, sous prétexte
de charité, vous nadmettiez quelque doctrine illégitime. — Vous me demandez comment
lapotre a pu dire ailleurs : « §'il se peut, ayez la paix avec tous les hommes ? » (Rom. XII,
18.) Je réponds qu’il n'a pu vous recommander une paix qui vous fat nuisible; au contraire,
Jésus-Christ a dit : « Si votre oeil droit vous scandalise, arrachez-le et jetez-le loin de vous
». (Matth. V, 29.) Mais de maniére que vous soyez sincéres » devant Dieu, « sans reproches
devant les hommes ». Trop souvent les liaisons de I'amitié ont compromis la foi. Quand
la vOtre naurait rien a en craindre, votre frére pourrait sen scandaliser, et vous ne seriez
pas «sans reproche ». — «Jusquau jour de Jésus-Christ » : cest-a-dire pour quia cette heure

supréme vous soyez trouvés purs, mayant scandalisé personne.

« Remplis des fruits de justice, par Jésus-Christ, pour la gloire et la louange de Dieu» cest-
a-dire ayant la vie aussi droite que les croyances. Et il ne suffit pas quelle soit simplement
droite, il la faut remplie « des fruits de justice » ; car il y a une certaine justice qui nest pas
selon Jésus-Christ, une certaine honnéteté selon le monde. Je demande celle qui lest « selon
Jésus-Christ a la gloire et louange de Dieu ». Vous voyez donc quen rien je ne cherche ma
gloire, mais celle de Dieu.— Souvent il appelle l'aumone justice. Ainsi donc ayez la paix avec
tout le monde; mais toutefois que votre charité naille pas vous nuire et vous faire oublier vos
intéréts; et que l'amitié pour un homme, quel qu’il soit, ne vous fasse pas faire un faux pas.
Oui, je désire que votre charité grandisse, mais non jusqua vous (13) devenir dommageable.
Je ne veux pas que vous soyez surpris par votre simplicité méme; mais quand la réflexion
vous aura prouvé que nos paroles sont vraies. Il ne dit pas : Préférez mes vues; mais. . «

Faites Iépreuve ». Une prononce pas ouvertement: Gardez-vous de telle liaison ! mais : Je

17



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

désire que votre charité soit utile, et que vous ne vous fixiez pas sans discernement. Vous
seriez déraisonnables, en effet, de faire des oeuvres de justice autrement que pour Jésus-
Christ, et par Jésus-Christ. Vous entendez cette formule fréquente : « Par lui ». Est-ce a dire
qu’il se serve de Dieu comme d’un aide travaillant sous ses ordres? Arriere ce blaspheme.

Au contraire, dit-il, si je parle ainsi, loin de chercher ma gloire, je ne veux que celle de Dieu.

2.

« Or, je veux bien que vous sachiez, mes fréres, que ce qui mest arrivé a servi beaucoup
aux progres de 'Evangile, en sorte que mes liens sont devenus célebres, a la gloire de Jésus-
Christ, dans tout le prétoire, et parmi tous les habitants de Rome (12,13) ». Il est vraisembla-
ble qu’ils gémissaient, apprenant ses liens, et qu’ils pensaient que la prédication apostolique
était interrompue. Que fait-il donc? Il leur en 6te I'idée, et leur déclare que les événements
qui lont frappé ont méme servi aux progres .de 'Evangile. Clest encore une parole inspirée
par laffection que celle qui leur fait connaitre ainsi son état présent, objet de leur inquiétu-
de. Mais, 6 Paul, que dites-vous? Vous étes dans les fers, dans les entraves, et, 'Evangile fait
des progres! Comment donc? Ah ! répond-il, « mes liens sont devenus célebres, a la gloire
de Jésus-Christ, dans « tout le prétoire ». Mes chaines, loin de fermer la bouche, aux autres
prédicateurs, loin de leur inspirer de la terreur, nont fait que les rendre plus confiants. Or,
si jusquau milieu du danger, ceux-ci, loin de s'affaiblir, ont redoublé de courage, bien plus
devez-vous reprendre confiance. Silapotre enchainé se fut laissé abattre par la persécution,
s'il etit gardé le silence, il est vraisemblable que ses collaborateurs auraient partagé son abat-
tement. Mais comme dans les liens il parlait avec encore plus de liberté quauparavant, il
leur communiquait plus, de confiance que s’il nett pas été dans les fers. Mais comment les
chaines ont-elles contribué aux progrés de 'Evangile? Dieu l'a voulu, dit-il, en permettant
que mes liens en .Jésus-Christ et par Jésus-Christ, fussent connus « dans tout le prétoire»
(cétait alors le nom du palais impérial), et non-seulement dans le prétoire, mais dans toute

la capitale.

« Et que plusieurs de nos fréres en Notre-Seigneur, se rassurant par mes liens, ont congu
une hardiesse nouvelle pour annoncer la parole de Dieu sans aucune crainte (14) ». Ces
paroles démontrent que déja auparavant ils avaient parlé avec confiance et en toute liberté,
mais qua I'heure présente, ils sencourageaient bien plus encore. Si .donc mes chaines ont
doublé [¢énergie des autres, n'aurai-je point moi-méme gagné plus que personne? Si je leur
ai valu une force nouvelle, ne I'ai-je donc pas conquise plus grande aussi? « Plusieurs de nos
freres dans le Seigneur ...» Comme il semblait hardi d’attribuer a ses chaines le redouble-
ment dénergie de ses freres, il prévient le reproche dorgueil en ajoutant : « Dans le Seigneur
». Voyez comme forcé de parler de lui-méme avec éloge, il noublie cependant point la sain-
te modestie ! «... Osérent plus que jamais », dit-il; « sans crainte aucune annoncer la parole

». — «Plus que jamais », cest donc que depuis longtemps ils avaient commencé.

18



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

«Il est vrai que quelques-uns préchent Jésus-Christ par un esprit denvie et de contention,
et que les autres le font par une bonne volonté (15) ». Ce passage vaut la peine détre expliqué.
Pendant cette détention de Paul, bon nombre d’infidéles voulant exciter lempereur a lui
faire une guerre sans pitié, se mirent a annoncer eux-mémes Jésus-Christ, afin d’allumer
plus encore la colére du souverain a la vue de cette prédication semée quand méme, et de
faire retomber sur la téte de Paul tout ce poids de fureur. Deux lignes de conduite furent
donc le double effet de cette incarcération. Elle redoubla le courage des uns; dans les autres
elle réveilla lespérance de perdre l'apdtre en préchant, eux aussi, Jésus-Christ. « Quelques-
uns par jalousie », cest-a-dire envieux de ma gloire et d'un début heureux , désirant ma
perte, et combattant contre moi, semblent continuer mes travaux; peut-étre aussi 'ambition
les entraine, et ils croient dérober quelque chose a ma gloire. « Plusieurs toutefois agissent

par une bonne volonté, cest-a-dire sans hypocrisie et de grand coeur ».

« D’autres annoncent Jésus-Christ avec un (14) esprit de contradiction, sans bonne foi
(16)», cest-a-dire sans pureté d’intention, et non pour 'honneur méme de la religion.
Pour quel motif donc? « dans la pensée dappesantir encore mes chaines » ; ils ne veulent
quaggraver mes périls et faire peser sur moi souffrance sur souffrance. O cruauté ! 6
énergie de démon ! IIs le voyaient enchainé, jeté dans un cachot, et ils le jalousaient encore,
heureux s’ils ajoutaient a ses peines, s’ils lexposaient a un redoublement de fureur. « Dans
la pensée » est une expression fort juste; car les événements trompeérent leur calcul. lis
croyaient, par cette conduite, me combler de chagrin, tandis que je me réjouissais du
progrés de I'Evangile. Ainsi arrive-t-il parfois, quand on fait une bonne oeuvre, mais
avec une intention mauvaise : on nobtient pas la récompense promise, on doit méme en
attendre le chatiment. Ces faux apotres préchaient Jésus-Christ dans le dessein formel
dattirer sur le prédicateur de Jésus de plus grands dangers aussi loin de recevoir aucune

récompense, ils nobtiendront que le supplice, la peine trop bien méritée.

« Plusieurs cependant préchent par charité, sachant que jai été établi pour la défense de
I'Evangile (17) ». Quest-ce a dire : « J’ai été établi pour la défense de 'Evangile » , sinon , ils
préchent, pour me rendre plus facile le compte que je dois & Dieu , et ils maident a subir
son jugement. En effet, jai recu lordre den-haut de précher, je dois rendre mes comptes, et
préparer pour ce Juge supréme mon apologie au sujet de ce grand devoir. Ils me viennent
donc en aide pour me faciliter ma défense , qui vraiment me sera bien aisée, s'il se trouve

un jour que de nombreux prosélytes ont recu I'instruction et accepté la foi.

« Quimporte apres tout, pourvu quen définitive et de toute maniére, soit par occasion
soit par véritable z¢ele, Jésus-Christ, soit annoncé? (18) » Admirez la sainte philosophie de ce
grand homme. Loin d’invectiver contre personne, il dit simplement le fait. Que m'importe
apres tout, que le Seigneur soit annoncé de telle maniere ou de telle autre , s’il lest, d’ailleurs,

de toute facon, par occasion ou par vrai zele? Il ne dit pas : « Qu’il a soit annoncé ! » il

19



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nemploie pas ce ton impératif ; il se borne a raconter [événement. Ett-il dailleurs parlé

avec le sens d’'un ordre formel, qu’il naurait pas pour cela ouvert le champ aux hérésies.

3.

Ceest, si vous le voulez , un point a examiner, cependant : il faut comprendre que, quand
méme saint Paul leur aurait commandé de précher ainsi, il naurait pas pour cela donné
carriere a 'hérésie. Pourquoi? Cest quapres tout, ces prédicateurs annongaient la sainte
doctrine; et que, malgré la perversité de leur but et de leur intention , la prédication était
donnée en son intégrité : de toute nécessité méme, ils étaient forcés a la donner pure de
toute erreur. Pourquoi? cest que s’ils avaient autrement préché, enseigné autrement que
Paul , ils nauraient pas augmenté la colére de lempereur. Au contraire, par le seul fait de
propager la doctrine méme de l'apdtre, de répéter les mémes enseignements, de faire des
prosélytes semblables aux siens, ils devaient réussir a courroucer Néron, témoin oculaire
de cette multitude de conquétes. Mais, sur ce passage de lépitre apostolique , il va se pro-
duire peut-étre une objection misérable et inintelligente. Les ennemis de Paul, dira-t-on,
pour lui causer une douleur cuisante, auraient da suivre une toute autre conduite. Loin de
grossir le nombre des fideles, ils auraient dtt détourner ceux qui avaient déja embrassé la foi
! Que répondrons-nous? Que leur but unique étant de redoubler les périls dont Paul était
environné, et dempécher quon ne lui fit grace de son cachot, ces gens prenaient, a leur
avis, le plus stir moyen de lui faire plus de mal encore et de détruire 'Evangile. Agissant
différemment, ils auraient apaisé la colére de lempereur, et permis a Paul de retrouver, avec
la liberté, le droit de précher la foi. Au reste , ce nétait pas le grand nombre des ennemis
du bien qui poussaient jusque-la leur calcul infernal , mais seulement quelques hommes

remplis a la fois de haine et de perversité.

Saint Paul poursuit : « De tout cela je me réjouis; et méme je me réjouirai toujours». Quest-
ce a dire : « Je me réjouirai?» Ma joie, dit-il, sera de plus en plus grande, quand méme mes
ennemis devraient persévérer. Malgré eux, ils secondent mon oeuvre; et ces travaux qu’ils
simposent, en leur apportant le juste chatiment du ciel, nie vaudront une récompensé ,
sans que j'y mette la main. Est-il malice comparable a celle du démon, qui fait gagner ainsi
le supplice éternel par (15) lentreprise la plus sainte, celle de I'apostolat, et qui entraine a
leur perte des gens qui ont eu le malheur de suivre ses inspirations? De quels traits atroces
naccable-t-il pas ses adeptes les plus dévoués? Et il leur forge ces traits et ce supplice avec
la prédication elle-méme , avec toutes les fatigues d’'un saint combat. Quel autre ennemi,
quel autre bourreau aurait ainsi préparé pour leur ruine tous les instruments du salut? —
Comprenez, en outre, quon ne peut aucunement aboutir, quanti on fait la guerre contre la

vérité. Bien plutdt alors on se blesse, comme celui qui regimbe contre l'aiguillon.

. . 37 r b . Y J . b .
« Car je sais que Iévénement men sera salutaire, par vos prieres et par I'infusion de lesprit

20



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de Jésus-Christ (19) ». Rien de plus détestable que le démon. Il accable, il écrase ses tris-
tes amis sous le poids de fatigues stériles ; et non content de les empécher de conquérir la
récompense, il sait leur faire mériter les chatiments, leur imposant non pas seulement la
prédication, mais des jeines, mais une virginité qui seront privés de récompense, et prépa-
reront méme, a ceux qui les auront pratiqués , un affreux malheur. Tels sont les hommes

qu’il stigmatise ailleurs comme « ayant leur conscience cautérisée ».

Remercions donc le Seigneur, je vous en prie, de ce qu’il a bien voulu nous alléger le
travail et nous augmenter la récompense. Il est tel salaire, en effet, que recevront parmi
nous de simples chrétiens par le chaste usage du mariage, et que ne pourront jamais gagner,
chez certains autres, ceux mémes qui auront gardé la virginité : oui , chez les hérétiques ,
ces hommes de virginité fidelement pratiquée subiront la méme peine que les fornicateurs.
Pourquoi ? Cest qu’ils ne font rien avec droiture de volonté et d'intention , mais que leur but
est d'accuser les oeuvres de Dieu et son immense sagesse 2. Dieu pour empécher la paresse
nous a imposé des travaux modérés, et qui ne sont point pénibles. Craignons néanmoins
de les dédaigner. Car si les hérétiques se mortifient par d’inutiles travaux , quelle excuse
aurons-nous de ne point subir des fatigues beaucoup moindres que doit couronner une si
grande récompense? Qu’y a-t-il donc de silourd, de si accablant dans les commandements
de Jésus-Christ? Ne pouvez-vous vivre dans la virginité? Le mariage vous est permis. Ne
pouvez-vous vous dépouiller de tous vos biens? Il vous est permis de nen verser quune
partie par lFaumone. « Que votre abondance », vous dit apotre, « supplée a leur disette ». Il
se peut que vous regardiez comme grand et difficile le mépris des richesses, lempire absolu
sur votre chaire : mais pour les autres vertus moindres, vous navez besoin ni de dépense, ni
d’une violence excessive sur vous-mémes. Quelle violence, en effet, faut-il simposer pour
ne pas médire, pour ne pas accuser témérairement, pour ne pas envier les biens du prochain,
pour résister aux entrainements de l'ambition? Il faut de la force pour endurer les tourments
sans fléchir; il en faut pour se contenir en vrai sage, pour supporter la pauvreté, pour lutter
contre la faim et la soif. Mais si de pareils combats vous sont épargnés; si vous pouvez,
autant qu’il est permis a un chrétien, jouir de vos biens, vous faut-il un si grand effort pour
vous abstenir denvier ceux des autres? Cette misérable passion de lenvie, ou, pour mieux
dire, tous nos maux et nos crimes nont qu’une source : cest notre attachement aux biens

présents. Si vous regardiez comme pur néant les richesses et la gloire de ce inonde, vous

ZLes faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d’un
d’apres la rumeur publique, et d’ailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Uimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné a mourir, par
son pére, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son
histoire sont controuvés, on plutot le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice
empoisonnée par imprudence, I'héritier du trone auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais I'histoire nous montre Valens dans lempereur brilé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a Iépoque ou parlait saint Jean Chrysostome.

21



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nauriez pas ce regard envieux contre ceux qui les possedent.

4.

Cest parce que vous étes épris de ces biens jusqua la folie, jusqu’a I'hallucination , que
lenvie, que l'ambition vous entraine et vous agite ; oui , de la vient tout le mal, de cette
admiration d’une vie éphémere et des biens qui s’y rattachent. Vous porterez envie a cet
homme, parce qu’il senrichit? Hélas ! il mérite bien plus votre pitié et vos larmes. Vous
me répondez aussitdt en riant : cest moi qui mérite les pleurs et non pas luit Ah ! oui,
lon vous doit aussi les larmes, non parce que vous étes pauvre, mais parce que vous vous
croyez misérable. Car enfin certaines gens qui nont aucun mal réel,et dont I'imagination
seule est malade , obtiennent cependant nos larmes sinceres, non pour leur mauvaise santé,
puisqu’ils nont aucune maladie , mais pour l'idée qu’ils se sont faite. Ainsi , dites-moi ,
voici un homme sans fievre et qui néanmoins se désole, bien portant et qui garde le lit et se
laisse porter; ne méritera-t-il pas , ce malheureux , quon pleure sur lui, plutot que sur de
véritables fiévreux, non certes a cause de sa fievre, mais pour I'idée qu’il se forge d'un mal
purement imaginaire? Ainsi nos larmes vous sont dues, parce que vous allez vous croire

misérable, et non pas a cause de votre pauvreté; car comme pauvre vous étes tres-heureux.

Eh quoi ! le riche vous fait-il donc envie parce qu’il sest voué plus que vous aux chagrins?
parce qu’il sest condamné a un plus dur esclavage? parce que, semblable au dogue enchainé,
il traine les mille anneaux de ses écus innombrables? Le crépuscule arrive, il se fait nuit;
mais pour lui, le temps du repos devient 'heure du trouble , du chagrin, de la crainte, de
I'inquiétude. Vienne un bruit léger... il est déja sur pied ! Qu'un vol se commette : lui qui
na point pati, souffre plus dennui que celui qui a été victime du vol. Une fois dépouillé,

celui-ci cesse de craindre 'autre nourrit une crainte perpétuelle.

La nuit arrive, port ou finit le mal, consolation de toutes nos miséres, remede de nos
blessures. Voyez plutot 'homme en proie a quelque grand chagrin : amis, parents, alliés,
pere ou mere méme veulent en vain le consoler; loin découter, loin de se rendre a leur
voix, la colere lui monte, rien qua les entendre : car il n'y a pas de flamme qui fasse autant
souffrir qu'une ameére douleur; cependant que le sommeil lui commande le repos, il naura

plus méme la force douvrir les yeux pour résister.

Tels encore nos membres briilés, dévorés parles rayons d’'un soleil ardent, cherchent et
acceptent l'abri qui se présente, et lui trouvent les délices de mille fontaines deau vive et des
plus doux zéphyrs : telle notre 4me subit le bienfaisant empire des ombres et du sommeil;
ou plutdt nile sommeil ni la nuit napportent ces bienfaits; tout ce calme vient de Dieu , qui

sait la condition misérable du genre humain.

Mais nous, nous sommes sans pitié pour nous-mémes; ennemis de notre bonheur, nous

avons inventé une tyrannie qui lemporte sur la nécessité naturelle du repos, 'insomnie que

22



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

cause le souci des richesses. « Le souci des richesses éloigne le sommeil », dit le sage. (Ecclés.
XXXI, 1.)

Et pourtant admirez la divine Providence cette consolation, ce repos, n'a pas été remis a
notre libre arbitre ni a notre choix ; 'usage du sommeil nest pas soumis a notre volonté;
une invincible nécessité de notre nature nous enchaine sous ses lois, dont, malgré nous le
bienfait simpose. Dormir est un besoin de nature. Mais bourreaux de nous-mémes, nous
nous tourmentons comme nous ferions des étrangers, et des ennemis, nous avons su nous
imposer une tyrannie plus forte qu'un besoin physique, celle de l'avare ! Le jour brille, I'avare
redoute les fripons; la nuit tombe, il craint les voleurs; la mort menace, et cest moins la mort
qui le désole que I'idée de laisser aux autres tout son bien. A-t-il un jeune enfant? Ses désirs

cupides grandissent, il se croit indigent. N'en a-t-il pas? son chagrin est encore pire.

Voudrez-vous donc estimer heureux, celui qui ne peut gotter un instant dé joie ?
Regarderez-vous d’un oeil denvie cet homme jouet des vagues et des flots, vous qui
reposez dans votre pauvreté comme en un port tranquille? Cest vraiment une infirmité
de notre nature, que de ne pas accepter généreusement une position féconde en tout bien,

et doutrager méme la source qui nous les procure.

Voila pour ce monde. Mais quand nous serons passés dans l'autre, écoutez le cri de ce
riche, du possesseur de ces biens que vous estimez tant, et que je déclare, moi, nétre pas
des biens, mais des choses indifférentes. « Pére Abraham, envoyez Lazare pour qu’il trempe
dans leau le bout de son doigt, et qu’il rafraichisse ma langue; parce que je souffre dans
cette flamme». (Luc, XVI, 24.) Ce riche, cependant, navait subi aucun des ennuis que je
signalai tout a I'heure; libre de tout chagrin et dé tout souci, il avait passé toute une vie
tranquille... mais, que dis-je? toute une vie ! pour désigner ce moment si rapide, car notre
vie nest qu'un bien court instant, comparée a [éternité... Enfin, tout avait marché au gré de
ses désirs, et néanmoins son témoignage ou plutét la cruelle expérience ne le montre-t-elle
pas misérable?... Est-ce donc bien toi, malheureux, dont la table se couvrait de vins exquis,
et maintenant, a I’heure du plus pressant besoin, tu ne peux méme disposer d’'une goutte
deau ! Est-ce bien toi qui regardais de si haut I'indigent Lazare et ses affreux ulcéres? Et
maintenant tu voudrais le voir un instant, et ne peux lobtenir ! Gisant hier a la porte de ton
palais, il repose aujourd’hui dans le sein dAbraham ; et toi qui couchais sous de pompeux

lambris, désormais tu prends ton lit dans léternelle flamme !

5.

Riches, entendez ! ou plutét hommes sans richesse, puisque. vous étes sans humanité, com-
prenez ! Ce damné est puni non comme riche, mais comme sans pitié. Lopulence, en effet,
conduite par la sainte piti¢ des pauvres, peut conquérir les biens infinis. Ce méchant, du

sein des tortures, na vu qu'un homme, le Lazare, afin que son aspect lui rappelét sa cruelle

23



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

conduite et qu’il comprit mieux la justice du chatiment. Le ciel ne pouvait-il lui présenter,

par milliers, des pauvres couronnés? Oui, sans doute : mais celui qui gisait a sa porte, se
3. . . > Py

montre seul pour I'instruire et nous avec lui, du grand bonheur quon trouve a ne pas se

fier aux richesses. A celui-ci, en effet, la pauvreté ne fut point un obstacle pour gagner le

ciel; a celui-la les richesses ne servirent pas méme a lui épargner lenfer.

Jusqua quand donc dirons-nous : malheur aux pauvres ! malheur aux mendiants ! Non,
non, le pauvre ce nest pas '’homme qui n'a rien; cest Thomme qui a de trop vastes désirs
! Le riche nest pas celui qui possede beaucoup, mais plutot celui qui ne manque de rien.
A quoi sert de posséder I'univers entier, si lon est plus dans la tristesse que I'indigent? La
volonté et le parti pris font les vrais riches ou les vrais pauvres, et non pas 'abondance ou le
besoin. Pauvre, voulez-vous vous enrichir? Si vous le voulez, cest chose facile, et personne
au monde ne peut vous en empécher : méprisez les richesses du monde; regardez-les pour

ce quelles sont, pour rien ! chassez de votre coeur les désirs cupides, et vous étes riche !

Qui ne veut pas senrichir, a fait déja fortune; qui ne veut pas sappauvrir, est déja ruiné.
Languir en pleine santé, cest étre plus véritablement malade que ne lest un homme cou-
rageux, qui supporte avec une égale facilité la santé et la maladie : ainsi ne pouvoir subir
I'indigence méme en perspective, et se croire pauvre au sein des richesses, cest étre vrai-
ment pauvre, comme ne lest pas celui qui, acceptant de grand coeur son indigence réelle,

vit avec une joie inconnue a lopulence. Oui, celui-ci est vraiment bien plus riche.

Dites-moi, en effet, pourquoi craindre la pauvreté? Pourquoi la redouter? Appréhendez-
vous d’avoir faim, d’avoir soif, d’avoir froid, de subir enfin quelque fléau de ce genre? Mais
personne, personne, entendez-le, n'a jamais été réduit a de telles extrémités : « Consultez
plutot les générations écoulées, et voyez. Qui donc a cru en Dieu, et se vit délaissé? Qui
espéra en lui, et fut confondu?» (Ecclés. II, 11.) Et ailleurs: « Regardez les oiseaux du ciel :
ils ne sément ni ne moissonnent ni "amassent point dans des greniers, et votre Pere céleste
les nourrit». (Matth. VI, 26.) II nest pas facile de citer quelqu’un qui soit mort ou de faim
ou de froid. Pourquoi donc craignez-vous la pauvreté? Vous ne pouvez répondre. Oui ,
pourquoi la craindre, si vous avez le nécessaire ? Serait-ce parce que vous navez pas une
multitude de serviteurs? Mais quel malheur, en vérité, de nétre pas ainsi embarrassé d’'une
foule de maitres, de jouir d'un bonheur continuel, détre affranchi de souci, détre libre enfin
! — Serait-ce parce que vous navez pas ce mobilier, ces lits, cette vaisselle d'argent? Mais,
pour la vraie jouissance, le propriétaire de ces bagatelles est-il plus heureux que vous? Non,
car, pour l'usage de la vie, que la matiere soit plus ou moins précieuse, un meuble n’a. que
son emploi. — Serait-ce parce que vous ne commandez pas la crainte a la multitude? A
Dieu ne plaise que cela vous arrive jamais ! Ou est le plaisir a vous faire craindre, a vous
faire trembler? — Est-ce parce que, pauvre, vous craignez vous-méme ? Mais ne craignez

pas, cela vous est permis ! « Voulez-vous ne pas craindre les puissances (de la terre)? Faites

24



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

toujours bien, et vous obtiendrez méme leurs louanges ». (Rom. XIII, 3.)

Mais, mobjectez-vous, on nous méprise si facilement 1 on nous accable si volontiers t Cest
beaucoup moins ta pauvreté que le crime, qui attire ces fléaux. Bien des pauvres, en effet,
passent leur vie sans encombre; tandis que bien des princes opulents et des souverains ont
été plus maltraités par le sort que des criminels, des brigands, des profanateurs de sépulture.
Le mal que peut vous faire la pauvreté, ils l'ont rencontré dans leurs richesses mémes. Un
malfaiteur vous attaque par mépris; il sen prend au riche par envie et colére, et il le fait sur
lui avec plus de rage que sur vous; car il est poussé a lui faire du mal par un motif plus violent.
Lenvieux, en effet, dépense, pour agir, toute la force et toutes les ressources de la passion
: mais l'ambitieux, qui vous dédaigne souvent, prend en pitié lobjet de son dédain; et la
cause de votre salut aura été votre pauvreté méme, votre faiblesse (18) profonde. Quand
un puissant veut écraser un faible, navons-nous pas coutume de dire Vous ferez, en vérité,
une noble action en détruisant ce malheureux, en le tuant ! vous y gagnerez gloire et profit
! Et cette réflexion suffit pour calmer sa colere. Contre les riches, au contraire, lenvie se
leve, et poursuit son oeuvre sans paix ni tréve jusqua l'accomplissement de tous ses désirs,

jusqua leffusion de tout son venin.

Voyez-vous comme le bonheur ne se trouve ni dans la pauvreté, ni dans les richesses,
mais dans notre coeur et dans ses désirs? Sachons seulement le dominer; formons-le aux
lecons dela sagesse,. S'il est bien disposé, ni les richesses ne pourront nous exclure du céleste
royaume, ni la pauvreté ne nous amoindrira: notre courage a la supporter empéchera quelle
ne puisse nous nuire soit dans la conquéte des biens futurs, soit méme dans ceux de la vie
présente. Celle-ci ne sera pas sans jouissance, et la possession des éternelles joies nous sera

garantie. Puissions-nous en devenir dignes, etc.

HOMELIE III.

JE M’EN REJOUIS ET JE M’EN REJOUIRAI TOUJOURS. — CAR JE SAIS QUE
LEVENEMENT M’EN SERA SALUTAIRE, PAR VOS PRIERES, ET PAR LINFUSION
DE LESPRIT DE JESUS-CHRIST. — SELON LA FERME ESPERANCE OU JE SUIS
QUE JE NE RECEVRAI PAS LA CONFUSION D’ETRE TROMPE EN RIEN DE CE
QUE JATTENDS; MAIS QUE PARLANT AVEC TOUTE SORTE DE LIBERTE, JESUS-
CHRIST SERA ENCORE MAINTENANT GLORIFIE DANS MON CORPS, COMME IL
LA TOUJOURS ETE, SOIT PAR MA VIE, SOIT PAR MA MORT. (CH. I, 18-20.)

Analyse.
1 et 2. Charité et fermeté de saint Paul. — Des différentes especes de vie.

3. Sagesse de saint Paul.

25



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

4. Exhortation au mépris de la mort, a la décence dans les funérailles, a la priere pour les

trépassés.

1.

Une 4me grande et amie de la sagesse chrétienne ne peut étre blessée par les misérables
chagrins de cette vie, inimitiés, accusations, calomnies, périls, piéges, rien ne l'atteint. Ré-
fugiée comme au sommet d’une haute montagne, elle est inaccessible a tous les traits qui
partent de cette terre vile et abaissée. Telle était I'ame de Paul, qui avait pris position sur
les plus hauts sommets, au faite d'une sagesse toute spirituelle, d'une philosophie seule vé-
ritable. Les prétentions des sages du dehors ne sont que vains mots et jeux denfants. Mais

nous navons pas a en parler nous-méme : les oracles de Paul doivent seuls nous occuper.

Le bienheureux avait donc pour ennemi Néron, et, avec lui, d'autres ames haineuses qui le
poursuivaient par tous les traits les plus divers, les plus envenimés d’atroces calomnies. Que
dit-il cependant? « Loin den gémir, je men réjouis et men réjouirai, non pour un temps,
mais pour toujours, car je sais qu'il en sortira pour moi le salut. Et comment la persécution
ne me serait-elle pas salutaire, puisque les inimitiés et le faux zéle, en sarmant contre moi,

favorisent la prédication?»

« Grace a vos priéres», ajoute-t-il, « et par I'infusion de I'Esprit de Jésus-Christ selon mon
attente et mon espérance ». Voyez 'humilité de ce grand saint. Au milieu des combats,
apres des bonnes oeuvres sans nombre, tenant déja la couronne, Paul, car cétait Paul, et
nest-ce pas tout dire? Paul écrit aux Philippiens : Grace a vos priéres, je puis étre sauvé,
lorsque déja des milliers d’actions saintes lui méritaient le salut. Il ajoute : « Par l'assistance
de I'Esprit de Jésus-Christ» , cest-a-dire, si vos prieres me méritent cette grace. Car ce mot
« assistance » signifie, si cet esprit mest accordé pour aide et soutien, si lesprit mest donné
plus abondamment, « pour le saint» , pour la délivrance : ainsi pourrai-je échapper au
danger présent comme au (19) précédent péril. Car de ce premier danger, il avait écrit
: « Dans mon premier proces, personne ne massista. Que Dieu le pardonne a tous ! Le
Seigneur seul fut avec moi et me donna la force ». Il se la promet encore et la prophétise:
« Gréce a votre priere et avec l'aide de 'Esprit de Jésus-Christ », dit-il, « selon mon attente
aussi et mon espérance ». Car de mon coté, jespére. En effet, notre confiance aux prieres
que l'on fait pour nous ne doit pas étre tellement exclusive et entiére, que nous napportions
aussi notre part d’action; et vous voyez ce quil apporte, il vous lexplique : lespérance ! cette
source ineffable de tous les biens, selon la parole du propheéte : « Que votre miséricorde
se répande sur nous, Seigneur, dans la mesure de notre espérance en vous! » et un autre
écrivain sacré dit : « Consultez les générations passées : qui jamais espéra au Seigneur et

fut confondu?» Ailleurs aussi notre saint sécrie : « Lespérance nest jamais confondue ».

«Selon l'attente et lespérance ou je suis que je ne recevrai pas la confusion détre trompé en

26



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

rien de ce que jattends ». Telle est lespérance de Paul; il compte bien nétre jamais confondu.
Voyez combien est puissante lespérance en Dieu ! Quoi qu’il arrive, dit-il, je ne serai pas

confondu; jamais ils ne pourront me vaincre.

« Mais en toute confiance, comme toujours il a été, ainsi maintenant méme, Jésus-Christ
sera glorifié dans mon corps ». Ils croyaient eux, par leurs piéges habiles, enlacer Paul, en
quelque sorte, le faire un jour disparaitre de ce monde, étouffer enfin sa prédication sous
le poids de leurs machinations victorieuses. Paul répond : Non, vous naboutirez pas! Je ne
mourrai pas encore aujourd hui ! mais « comme toujours, aujourd’hui méme, Jésus-Christ
sera glorifié dans mon corps ». Et comment? Cest que déja des périls mont environné, et
si grands, que tout le monde, et que moi-méme avec tous les autres, javais cessé despérer.
«Nous-mémes », cest son mot, « nentendions plus en nous quune réponse de mort » (II
Cor. 1, 9), et cependant Dieu nous a sauvé de tout danger; ainsi sera-t-il encore glorifié
dans mon corps. — Et pour empécher quon ne dise ou quon ne pense ainsi : Quoi ! et si
vous mourez, Dieu ne sera pas glorifié! — Je vous comprends , semble dire 'ap6tre; aussi
nai-je pas dit que ma vie seulement glorifiera Dieu, jai ajouté : Et ma mort méme ! Mais,
en attendant, ce sera par ma vie; ils ne pourront me tuer ! et, le feraient-ils, quainsi encore
Jésus-Christ serait glorifié ! Comment donc? Par ma vie, car il maura sauvé; et par ma
mort, parce que la mort méme ne pourrait me décider a le renier. Cest lui qui ma donné
ce courage si grand, et qui ma fait plus fort que la mort, une premiere fois en me sauvant
des périls, et maintenant méme, parce qu’il permet que la tyrannie de la mort ne m’'inspire
aucune crainte. Ainsi sera-t-il glorifié et par ma vie et par ma mort. — Il le dit, non qu’il
doive bientot la subir, mais pour prévenir chez les Philippiens toute douleur humaine, en
cas que la mort lui arrive. S'ils avaient pu croire qu’il parlat ainsi en vue de sa fin prochaine,
grand aurait été leur deuil par avance : mais voyez comment il les console et quelles douces
paroles il leur prodigue. — Et si je parle ainsi, ce nest pas que je doive bientét mourir; au
contraire, poursuit-il : « Je sais une chose et jen suis stir : je demeurerai, je ferai méme séjour

chez vous ».

2.

Cette autre affirmation : « Je ne serai en rien confondu », répond a celle-ci : La mort ne
mapportera aucun déshonneur, mais plutét un gain immense. En quel sens? Cest que,
sans étre immortel, je serai plus glorieux encore que si 'immortalité était mon partage. La
gloire nest pas égale a mépriser la mort quand oh est immortel, ou quand, au contraire, on
est soumis au trépas. Aussi, dussé-je mourir a I'instant, il n'y aurait pour moi aucun déshon-
neur; cependant je ne mourrai pas encore; d’ailleurs, « je ne serai confondu en aucun cas »,
que je vive ou que je meure : vie ou mort je subirai I'une ou l'autre avec courage. Admirable
sentiment, vraiment digne d'une ame chrétienne ! Il y a plus : « En toute confiance ». Vous

voyez que rien ne peut me confondre. Car si la peur de mourir mavait ravi cette confiance,

27



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

je mourrais avec honte; mais maintenant que je ne crains pas méme son glaive suspendu,
quelle frappe ! Je ne puis étre déshonoré ! Car si je vis, je naurai pas a rougir de ma vie, qui
sera la prédication continuée du saint Evangile; si je meurs, la mort ne peut me confond-
re, puisque ses terreurs ne marrétent nullement, et que je lui oppose une confiance (20)
inébranlable. J’ai parlé de mes chaines: nallez pas croire quelles mhumilient. Elles mont
été tellement fécondes en biens solides, quelles ont augmenté le courage dans les autres et
redoublé leur confiance. La honte nest pas détre prisonnier pour Jésus-Christ, mais bien
de trahir par quelque endroit la cause de Jésus-Christ par la crainte des chaines. Tant que
je ne serai point un traitre, les fers ne peuvent que me rendre plus confiant. Toutefois, mes
freres, évitez un écueil : souvent jai échappé a des dangers imminents, et je puis en tirer
gloire contre les infidéles ; eh bien! si le contraire arrivait, n'allez pas croire que ce serait une
honte! Délivrance ou martyre doivent vous inspirer méme confiance. Saint Paul se fait ici
lapplication personnelle d’'un sort qui peut atteindre tous les chrétiens; souvent il emploie
cette fagcon de traiter une question; ainsi quand il dit aux Romains: « Je ne rougis point de
I'Evangile », (Rom, I, 16) , ou aux Corinthiens : « J’ai proposé ces choses en ma personne
et en celle dApollon ». (I Cor. IV, 6.) « Soit par ma vie, soit par ma mort », il ne parle pas
dans I'ignorance de son avenir. Il savait qu'il ne mourrait pas a cette époque, mais plus tard

toutefois il veut y préparer leurs ames.

«Car Jésus-Christ est ma vie, et la mort mest un gain (21) ». En mourant, en effet, je ne
-pourrai mourir, puisquen moi-méme toujours je posséde la vie. Ils m’auraient déja tué,
s'ils avaient pu, par la crainte, chasser la foi de mon coeur. Mais tant que Jésus-Christ sera
avec moi, la mort duit-elle maccabler, je vivrai, puisque dans cette vie méme, vivre nest pas
ce quon suppose; vivre pour moi, cest Jésus-Christ ! Or si, tandis que je vis ici-bas, la vie
présente nest pas la vraie vie, quen sera-t-il donc dans [éternité? « Maintenant méme que je
vis dans la chair », a-t-il dit ailleurs, « je vis dans la foi ». Je le répéte donc aujourd’hui méme,
continue-t-il : « Je vis ! non, ce cest plus moi qui vis, cest Jésus-Christ qui vit en moi ». Tel
doit étre le chrétien : Je ne vis pas, dit l'apdtre, de la vie commune. Comment donc vivez-
vous, 6 bienheureux Paul? Nest-ce point, comme nous, du soleil que vous voyez? de l'air
que vous respirez? des aliments qui servent a vous nourrir? Vos pieds, comme les notres,
ne foulent-ils point la terre? N'avez-vous besoin ni de sommeil, ni de vétements, ni de
chaussures? Pourquoi dites- vous :Non, je ne vis point? Comment ne vivez-vous donc plus?
Quel langage prétentieux est le votre! Mais non, tout cela nest point parole dorgueil. On
pourrait, sans doute, les taxer denflure et de vaine gloire, si les faits n'attestaient le contraire;
ruais devant ce témoignage des faits, oll est encore lombre de prétention ? Apprenons donc
comment l'apdtre ne vit plus; car il le répete ailleurs équivalemment : « Je suis crucifié au

monde, le monde est crucifié pour moi ». Gal. VI, 14.)

Quel est le sens de cette double assertion , d'une part : « Je ne vis plus » ; de l'autre « Ma

vie, cest Jésus-Christ ? » Comprenez-le, mes bien-aimés ! Le mot de « vie » est tellement

28



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

significatif, je veux dire, il présente tant de significations différentes, qu'il peut désigner la
mort méme. Il y a cette vie, la vie du corps; il y a la vie méme du péché, puisque saint Paul
dit ailleurs. « Si nous sommes morts au péché , comment pourrions-nous avoir encore la
vie dans le péché ? » (Rom. VI, 2.) Il y a donc une vie du péché possible, hélas! Ecoutez-
moi, suivez-moi bien, pour que nous -ne perdions pas le temps. Il y a une vie immortelle
et éternelle, qui est aussi la vie céleste... « Notre conversation est dans les cieux », dit-il
quelque part. (Philip. III, 20.) Il y a notre vie corporelle, dont il affirme que cest « par Lui
(Dieu) que nous avons la vie, le mouvement, lexistence ». Act. XVII, 28.) Ce nest pas cette
vie naturelle, que saint Paul affirme ne plus avoir; cest cette vie des péchés, dont vivent tous
les hommes. Et il a raison de dire qu’il ne I'a plus. Vit-il encore dans le temps, celui qui ne
désire plus la vie présente? Vit-il dans le temps, celui qui vers un autre monde précipite
sa marche? Vit-il dans le temps, celui qui ne convoite plus ce qui est de la terre? Un coeur
de diamant serait en vain mille fois frappé; rien ne lentame : ainsi Paul ! « Je vis », nous
dit-il, « non plus moi », cest-a-dire, non plus le vieil homme, selon ce qu’il dit ailleurs : «
Malheureux que je suis ! Qui me délivrera de ce corps de mort? » (Rom. VII, 24.) Répétons-
le donc vit-il encore celui qui ne fait rien pour l'aliment, pour le vétement, pour aucune
chose de la vie présente? Il faut avouer qu'un homme de cette trempe ne vit plus de la vie
naturelle. Il est mort vraiment, celui. qui n'a aucun souci des choses de la vie. Nous qui (21)
faisons tout pour elle, nous vivons de cette vie misérable; Paul nen vivait plus, puisqu’il ne
soccupait plus des soins de ce bas monde. Comment vivait-il alors? — Comme certaines
personnes dont nous disons : Un tel nest plus la ! cest-a-dire il ne fait rien de ce qui peut
maider ou n’intéresser. Nous ajoutons méme Pour moi, il ne vit plus. — Quant a saint Paul,
loin de repousser la vie naturelle, il dit expressément ailleurs : « Maintenant que je vis dans
la chair, je vis dans la foi du Fils de Dieu, qui m’a aimé et qui sest livré pour moi » (Gal. II,

20), cest-a-dire, je vis d'une vie nouvelle et toute différente de la vie vulgaire.

3.

Et toutes ses paroles vont a consoler les Philippiens : Ne craignez pas, leur dit-il, que je
puisse étre dépouillé en perdant la vie puisque vivant méme, je nai plus la vie présente, mais
celle que Jésus-Christ voulait pour les siens. Dites-moi, 'homme qui méprise la nourriture
autant que la faim et la soif, qui dédaigne dangers, santé, délivrance, vit-il encore de cette
vie ? Celui qui ne possede rien ici-bas, et voudrait souvent ;faire le dernier sacrifice, s'il le

fallait, sans jamais lutter pour sauver ses jours, celui-1a vit-il de cette vie ? Bien str, non.

Mais il faut éclaircir ce point par un exemple évident. Voici un individu qui regorge de
richesses, dor, de serviteurs, mais qui nen use jamais : avec toute sa fortune est-ce un riche?
Non. Supposez qu’il voie ses enfants, vagabonds et dissipateurs, semer son or au hasard, et
qu’il nen ait point souci; ajoutez, si vous voulez encore, quon le frappe sans qu’il se plaigne

: direz-vous qu'il est dans les richesses ? Non, quoiqu’il en soit le véritable propriétaire. —

29



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Tel était Paul : « Vivre, pour moi » , dit-il, « cest Jésus-Christ »; si vous voulez connaitre ma

vie, cest Lui seul !

« Et mourir mest un gain ». Pourquoi? Parce qu’alors je le connaitrai de plus prés dans sa
beauté, et que méme je serai avec lui. Mourir ainsi, est-ce autre chose que parvenir a la vie?
Clest tout le mal que feront sur moi ceux qui me tueront : ils menverront vers ma vie, ils me
délivreront, de celle-ci, qui ne me convient pas. — Mais quoi? Tant que vous étes ici-bas,
nétes-vous pas a Jésus-Christ? Tout au contraire, car : « Si demeurer plus longtemps dans

ce corps mortel, fait fructifier mon travail, je ne sais que choisir (22) ».

Il prévient lobjection suivante : Si votre vie est ailleurs, pourquoi Jésus-Christ vous laisse-
t-il ici-bas? « Cest pour le fruit de mon travail », répond-il. Ainsi nous pouvons user méme
de la vie présente, mais comme il faut devant Dieu, et non comme la plupart des hommes. I
parle ainsi pour que personne ne calomnie la vie actuelle, et ne dise : Puisque nous navons
rien a gagner ici-bas, pourquoi ne pas nous soustraire a lexistence par une mort volontaire?
Jamais, dit-il; car nous avons a gagner méme sur la terre, si nous ne vivons pas de cette vie,
mais d’'une autre bien plus digne. Quoi! demandera quelqu’un : vivre en ce monde rapporte
aussi son fruit? Certainement, dit 'apodtre... Ou sont maintenant les hérétiques *? Vous
lentendez: « Vivre dans la chair, cest », dit-il, « produire du fruit par mon travail »; Il a dit
« de mon travail » , mais comment vient ce fruit? « Si je vis dans ma chair, je vis de la foi » :

cest de la que vient le fruit du travail.

« Et je ne sais que choisir ». Dieu ! quelle admirable philosophie! Comme il avait abjuré
tout désir de la vie présente, sans vouloir toutefois la calomnier ! D'un mot : « Mourir cest
un gainy, il renongait au désir; par un autre mot : « Vivre dans la chair cest fructifier par le
travail », il montre aussitot que la vie présente est une nécessité. Et comment? Si nous en
usons pour porter du fruit; car si elle est stérile, elle nest plus la vie. Un arbre qui ne porte
point de fruit nous est un objet d’aversion tout comme un tronc sec, et nous le jetons au
feu. Ainsi la vie est du nombre de ces biens neutres et indifférents : cest a nous de la faire
ou bonne ou mauvaise. Ne haissons point la vie : car nous pouvons la mener noble et belle.
Quand méme dailleurs nous en userions mal, nous navons pas le droit de la calomnier.
Pourquoi ? Parce que le crime nest pas la vie, mais le choix de vie que font ceux qui abusent

de la vie. Si Dieu vous accorde de vivre, cest afin que vous viviez pour lui; mais puisque vos

3Les faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d'un
d’apres la rumeur publique, et d’ailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Uimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné a mourir, par
son pére, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son
histoire sont controuvés, on plutot le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice
empoisonnée par imprudence, I'héritier du trone auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais I'histoire nous montre Valens dans lempereur brilé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a [époque ol parlait saint Jean Chrysostome.

30



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vices saccommodent d’'une vie de péché, toute la responsabilité en retombe sur vous par

votre fait.

Mais qu’ajoutez-vous, bienheureux Paul? « Vous ne savez que choisir? » Ce passage nous
révele un grand mysteére : lapotre était maitre de son sort, puisque avoir le choix cest étre
maitre de 'avenir. — « Je ne sais que choisir », dit-il : ainsi tout dépend de vous? Sans doute,

répond-il, si je veux demander cette grace a Dieu.

« Je me trouve pressé des deux cotés, ayant le désir (23) »... Remarquez la tendresse
paternelle du bienheureux. Il veut encore ainsi les consoler, en leur faisant comprendre
que son avenir est remis a son choix, qu'il ne dépend pas de la malice des hommes, mais
de la providence de Dieu. Pourquoi donc, continue-t-il, vous chagriner de cette idée de la
mort? mieux aurait valu quelle meat enlevé depuis longtemps, « car étre dégagé des liens

du corps et habiter avec Jésus-Christ, cest bien le meilleur ».

« Mais il est plus utile pour votre bien que je demeure en cette vie (24) ».Autant de paro-
les qui les préparaient a supporter généreusement la mort qui un jour frapperait l'ap6tre ;
autant de legons de haute sagesse. « Il est bon détre dégagé des liens du corps et détre avec
Jésus-Christ ». Car la mort elle-méme est du nombre des choses indifférentes. Le malheur
nest point de mourir, cest de souffrir aprés la mort un juste chatiment. Le bonheur, non
plus, nest point dé mourir, cest détre avec Jésus-Christ apres votre trépas. Ce qui suit la

mort, voila le bien ou voila le mal.

4.

Ainsi ne pleurons pas en général ceux qui meurent , et mayons non plus tant de joie pour
ceux qui survivent. Que ferons - nous donc? Pleurons sur les pécheurs, soit qu’ils meurent,
soit qu’ils vivent. Réjouissons-nous sur les justes, soit qu’ils vivent, soit quils meurent. Les
premiers sont déja morts tout vifs; les autres, méme moissonnés par la mort, vivent toujours.
Les uns, méme habitant ce monde , méritent la compassion de tous, puisqu’ils sont ennemis
de Dieu; les autres, méme apres le départ sans retour, sont heureux : ils sont allés a Jésus-
Christ. Les pécheurs, quelque part qu’ils soient, dans ce monde ou dans l'autre, sont loin de
leur roi et par conséquent dignes de pitié. Mais les justes, ici-bas ou au ciel, sont avec leur
souverain, et bien plus heureux encore la-haut, parce qu’il le voient de plus pres, non plus

dans un reflet, non plus dans la foi, mais, Paul le dit, face a face.

Non, tous les morts ne doivent pas étre pleurés; mais ceux-la seulement qui meurent dans
leurs iniquités : a eux, nos lamentations, nos gémissements, nos larmes; car enfin, dites-
moi, quelle espérance reste-t-il encore, quand on sen va, chargé de péchés, vers ce lieu ou
il nest plus possible de dépouiller le péché? Du moins, tant que dura leur séjour ici-bas,
il restait une grande espérance : peut-étre se convertiraient-ils ! Ils pouvaient samender !

Une fois partis pour lenfer, ils nont rien a attendre de la pénitence méme. « Qui, 6 mon

31



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Dieu », sécriait le prophete, « qui vous glorifiera dans lenfer? » (Ps. VI, 6.) Comment ne

pas pleurer ces misérables?

Pleurons donc ceux qui meurent ainsi; je ne vous le défends pas; pleurons ! non pas toute-
fois au mépris des bienséances , sans nous arracher les cheveux, sans nous dénuder les bras,
sans nous déchirer le visage, sans revétir de sombres livrées, mais en silence, mais avec les
pleurs amers de notre &me. On peut bien pleurer avec amertume, sans y mettre cet appareil,
sans en faire un jeu publie: car cest vraiment un jeu denfant, que la douleur de quelques
personnes. Ces gémissements en pleines rues ne partent pas d’un vrai chagrin, mais cest
pure montre, ambition, vanité ! bien des femmes méme en font métier ! Pleurez avec amer-
tume, gémissez dans votre demeure, sans témoin: ce sera une véritable compassion, qui
méme vous deviendra salutaire. Qui pleure ainsi sérieusement sétudie, en conséquence, a
mériter d'autant moins un si redoutable malheur; vous en concevez d’autant plus de crainte

du péché a venir.

Pleurez les infidéles; pleurez ceux qui leur ressemblent et sortent de ce monde sans avoir
connu la lumiére, sans avoir été marqués du sceau de la foi. Voila ceux qui méritent et
vos gémissements et vos larmes. Ils sont exclus de la cour céleste, avec les damnés , avec
ceux dont l'arrét est prononcé. « En vérité, si quelqu’un ne renait pas de leau et du Saint-
Esprit, il nentrera pas dans le royaume céleste ». Pleurez lies riches qui meurent au sein
de leur opulence, sans avoir fait servir leurs richesses a la consolation de leurs ames; ceux
qui avaient loccasion de laver leurs péchés, et qui ne lont point voulu. Oui, ceux-la, que
chacun de nous les pleure en public et en particulier, mais sans jamais nous écarter des
bienséances, mais en gardant toujours la (23) gravité, mais en évitant de nous ridiculiser.
Pleurons-les non pas seulement un jour ou deux, mais toute notre vie : ainsi continuent les
larmes, quand elles ne coulent pas d'une émotion insensée, mais d'un amour véritable et
pur. Quant aux pleurs de folle tendresse, ils sont bientdt séchés, tandis que ceux qu'inspire

la crainte de Dieu sont intarissables.

Pleurons ainsi nos morts, et secourons-les de tout notre pouvoir. Préparons-leur quelque
consolation, si faible quelle soit, mais qui puisse étre vraie et efficace. Comment? Par quel
moyen? Prions pour eux, faisons prier, pour eux continuellement versons I'aumoéne aux
pauvres. Toujours ainsi leur procurerons-nous quelque consolation. Ecoutez Dieu méme
qui dit : « Je protégerai cette ville, et pour moi-méme, et pour David mon serviteur». Si le
seul souvenir d’'un juste a eu cette puissance, que ne pourront pas des oeuvres accomplies

en faveur des morts?

Aussi nest-ce pas en vain que les apdtres nous ont laissé la coutume et la loi : vous savez
que, d’apres eux, dans nos saints et redoutables mysteres, il doit étre fait mémoire des déf-
unts. Ils savaient quel avantage, quel bien immense ce souvenir devait leur procurer. Dans

le moment, en effet, ot tout le peuple fidele, uni au corps sacerdotal, debout, les bras éten-

32



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

dus, oftre le redoutable sacrifice, comment Dieu ne serait-il pas fléchi par les prieres que
nous adressons en leur faveur ? Car nous parlons de ceux qui sont morts dans la foi. Les
catéchumenes nont aucune part a ces consolantes prieres; privés de tout autre secours, il
leur en reste un cependant, un seul, et lequel ? Cest que nous fassions pour eux l'aumone

aux pauvres : leur pauvre 4me en recueillera quelque bienfait.

Dieu veut, en effet, que nous nous prétions mutuellement secours. Pour quel autre motif
nous aurait-il commandé de prier pour la paix et pour la tranquillité publique? Pourquoi
pour tous les hommes? lorsque dans cette universalité sont englobés les brigands , les vio-
lateurs de sépultures, les voleurs, et tant d’autres pervers chargés de crimes sans nombre?
Clest que peut-étre leur conversion sen suivra. Comme donc nous prions pour des vivants

en tout semblables a des cadavres, ainsi est-il permis de prier pour les défunts.

Job autrefois offrait des sacrifices pour ses enfants, et obtenait le pardon de leurs péchés:
Je « crains », disait-il, «qu’ils naient péché dans leur coeur ». Voila vraiment consulter les
intéréts des siens. Loin de dire, comme le répétent aujourd’hui la plupart des hommes :
Je leur laisserai des richesses ! Loin de dire JJamasserai pour eux la gloire ! loin de dire
Jacheterai pour eux quelque commandement, quelques terres; que dit-il? J’ai peur que leur
coeur nait péché! Quel avantage, en effet, procurent en définitive toutes ces propriétés at-
tachées a ce bas monde ? Aucun. Le Roi, le supréme Roi et ses miséricordes, voila ce que
je veux leur laisser, certain qu'avec Lui, rien ne peut leur manquer. Car « le Seigneur me
nourrit », a dit le prophete, « et rien ne me manquera ». Magnifique fortune, riche trésor ! Si
nous avons la crainte de Dieu, nous naurons besoin de rien; sinon, eussions-nous gagné un
royaume, nous serions encore les plus pauvres des hommes. Rien nest grand comme celui
qui craint Dieu. « Est-ce quen effet », dit la Sagesse, « cette crainte» du Seigneur « ne sest
pas placée au-dessus de tout ?» Ah! sachons donc l'acquérir; faisons tout pour sa conquéte,
falltit-il rendre a Dieu notre dernier souffle, falltit-il livrer notre corps aux tourments : que
rien au monde ne nous fasse reculer : faisons tout pour gagner cette crainte salutaire. Ainsi
deviendrons-nous plus riches que personne ici-bas; ainsi atteindrons-nous encore les biens
a venir, en Jésus-Christ Notre-Seigneur, avec lequel soit au Pere et au Saint-Esprit, gloire,

puissance, honneur, maintenant et toujours, et dans les siecles des siecles. Ainsi soit-il.

HOMELIEIV.

JE DESIRE QUE LES LIENS DE MON CORPS SE BRISENT POUR ETRE AVEC JESUS-
CHRIST. (V. 23.)

Analyse.

1 et 2. Eloge magnifique de saint Paul; il désire la mort, et accepte par charité la vie, la vie

qu’il nous dépeint si dure, et si compromettante pour le salut. Paul comparé au soleil. —

33



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Son plus grand bonheur est la joie et la vertu des Philippiens.

3. Son voeu, qu’ils soient unis par la charité: un seul coeur, une seule &me. — Son but,

qu’ils soient sans peur et se préparent a tous les sacrifices.

4 et 5. La charité, cest 'homme; cest presque Dieu, ou tout au moins, cest I'imitation de
sa bonté. — La miséricorde sera notre juge : nous serons traités comme nous aurons traité

les autres.

1.

Rien de plus heureux que I'ame de saint Paul, parce quiaussi rien nétait plus généreux. De
ndsjours, au contraire, et de nous tous on peut dire : rien nest plus faible, par suite rien nest
plus misérable. Nous avons tous horreur de la mort, les uns, et je. suis d ii nombre, parce que
le poids et la multitude de leurs péchés les accable; les autres, et puisse-je nen étre jamais
, parce qua tout prix ils veulent vivre et voient dans la mort le souverain mal. Chomme
animal seul peut éprouver cette peur. Eh bien ! ce qui nous fait horreur, Paul le désirait, Paul
s’y attachait, et ses paroles en font preuve : « Etre dissous, cest bien le meilleur ! et moi, je
ne sais que choisir ! » Que dites-vous? Stir démigrer de cet exil vers le ciel, stir de posséder
Jésus-Christ, vous ne savez que choisir? Ah ! nous sommes loin de comprendre I'Ame de
Paul. Et qui dong, si pareille condition lui était présentée sérieusement , n'y souscrirait avec
empressement ¢ Pour nous, il nest en notre pouvoir, ni de mourir, pour aller avec Jésus-
Christ, ni de demeurer en cette vie ; mais I'un et l'autre dépendaient de saint Paul, telle était
sa vertu. — Que dites-vous donc, bienheureux apotre? Vous savez, vous étes assuré que
vous serez avec Jésus-Christ, et vous hésitez ! « Je ne sais que choisir » , dites-vous ! Il y a
plus, vous préférez rester ici, je veux dire dans votre chair. Et quel est votre attrait? Est-ce
que vous navez pas toujours mené une vie bien rude, endurant veilles, naufrages, faim et
soif, nudité, soins , inquiétudes? infirme avec les infirmes, dévoré de zéle et dennui pour
ceux qui se laissaient prendre aux scandales? Il nous rappelle, en effet, la « grande patience,
les tribulations, les nécessités, les afflictions, les plaies, les prisons, les séditions, les jetines,
la continence (II Cor. VI, 4, 5) ; par cing fois » , dit-il, « j’ai regu trente-neuf coups de fouet
; trois fois jai été battu de verges, une fois lapidé; une nuit et un jour au fond de la mer
; périls des fleuves, périls des brigands, périls dans la cité, périls dans la solitude ; périls
de la part des faux fréres » . (II Cor. XI, 21-26.) — Et quand toute la nation des Galates
avait fait un triste retour vers la loi de Moise, ne vous entendait-on pas crier : « Vous qui
cherchez la justice légale , vous étes déchus de la grace? » (Gal. V, 4.) Alors, combien ne fut

pas profonde votre douleur? — Et cest cette vie si changeante que vous regrettez ?

Dailleurs, quand bien méme ces traverses ne vous seraient point arrivées; quand méme
vous auriez saintement joui de vos saintes oeuvres, ne deviez-vous pas, par crainte d'un

avenir incertain, entrer enfin dans un port quelconque de salut? Ou est le marchand qui ait

34



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

comblé son vaisseau d’incalculables trésors, et qui, libre dentrer au port et de s’y reposer,
préférerait étre battu des vagues ? Quel athléte, pouvant recevoir la couronne, préférerait
descendre dans la lice, et présenter encore sa téte aux coups meurtriers? Est-il un général
qui, pouvant dire adieu aux combats avec gloire, et vivre heureux au palais avec le souver-
ain, choisira de suer encore et d’affronter la bataille ?# Comment donc, astreint a cette vie
si dure, désirez-vous demeurer sur la terre? N'avez-vous pas prononcé vous-méme : « Je
crains quapres avoir préché aux autres , moi-méme je ne devienne un réprouvé ? » (25) (I
Cor. IX, 27.) A défaut d’autre motif, celui-ci devait suffire a vous faire désirer la délivrance.
Votre vie humaine aurait -elle été comblée d’'un ineffable bien-étre, quencore alors vous

deviez en désirer le terme, a cause de Jésus-Christ, objet de vos voeux ardents.

O grande ame de Paul, que rien négala ni négalera jamais! Vous craignez a bon droit
lavenir, en restant au monde; des périls sans nombre vous environnent , et vous refusez
néanmoins détre avec Jésus-Christ? — Eh ! sans doute, je refuse, pour Jésus-Christ méme;
jelui ai préparé des serviteurs, je veux les affermir dans son amour; jaime a assurer les fruits
du champ que jai ensemencé. M'avez-vous entendu? J’ai dit que je cherchais les intéréts du
prochain et non les miens ! jai dit que jaurais voulu étre anatheme pour Jésus-Christ, afin
de lui gagner un plus grand nombre de fidéles ! Apres avoir choisi l'anatheme, ne dois-je
pas plus facilement encore choisir le dommage d’un retard, la souffrance d’un délai, pour

accroitre deux autres chances du salut?

«Qui racontera vos puissances » (Ps. CV, 2), 6 mon Dieu, qui n'avez pas laissé dans lombre
ce grand Paul, et qui avez bien voulu montrer a 'univers un tel homme ? Les anges vous ont
loué d’un concert unanime, quand vous eltes créé les astres et le soleil mais plus ardentes
furent leurs louanges quand vous avez montré, a nous et au monde, le bienheureux Paul !
En cejour-la, notre terre effaca les splendeurs du ciel, elle brilla par lui d’'un plus vif éclat que
cette lumiere du soleil; elle langa par lui de plus beaux rayons. Quelle riche récolte il enfanta
parmi nous, non pas en fournissant aux épis leur aliment, aux arbres leur nourriture, mais
en créant le fruit méme de la piété, en lui imprimant vie et force, en ressuscitant méme
souvent les coeurs flétris ! Car ce soleil ne peut guérir et refaire sur les arbres leur branche
ou un fruit gaté. Paul, au contraire, a rappelé du péché, des hommes accablés de mille plaies.
Le soleil a chaque nuit se retire : Paul fut toujours vainqueur du démon; rien au monde ne
le renversa, rien ne le put vaincre. Placé au sommet des cieux, l'astre des jours envoie ses
rayons sur nos basses régions : Paul, au contraire, part den bas, et non-seulement il remplit
de ses lumiéres I'intervalle qui sépare le ciel davec la terre, mais dés qu’il ouvre la bouche
il comble d'une joie ineffable les anges eux-mémes. Car si telle est la joie du ciel quand
un seul pécheur fait pénitence, comment Paul n'aurait-il pas rempli de bonheur toutes les
puissances célestes? Que dis-je, en effet ? Il suffisait de la parole de Paul pour réjouir et
faire tressaillir le ciel. Car si, au départ des Israélites de 'Egypte , les montagnes bondirent

comme des béliers, quelle allégresse devait exciter cette glorieuse assomption des hommes,

35



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de la terre au ciel? Il ajoute donc : « Rester dans la chair est plus utile a cause de vous ».

2.

Et nous, mes fréres, quelle sera lexcuse (de notre lacheté?) On rencontre trés-souvent des
hommes modestes que le sort a placés dans quelque petite et chétive cité, et qui nen veu-
lent point sortir, parce qu’ils préferent leur repos a tout le reste : Paul, pouvant aller a Jésus-
Christ, a refusé Jésus-Christ, ce Jésus qu’il désirait et aimait, jusqua demander a cause de
lui lenfer et 'anathéme, il a préféré rester et souflrir dans la lutte pour le bien des hommes.
Quelle sera donc notre excuse, a nous? Faut-il donc uniquement louer Paul? — Or, remar-
quez sa maniére dagir pour persuader aux Philippiens de ne pas trop saftliger de mourir,
il leur a dit qu’il valait mieux passer en l'autre monde que de rester en celui-ci ; ensuite il
leur montre que s’il reste ici-bas, il y reste a cause deux et en dépit de la malice et des piéges
de ses ennemis. Et, pour les mieux convaincre, il leur expose le motif expressément. S’il le
faut je demeurerai absolument, et non content de demeurer, je « demeurerai avec vous ».
Ceest le sens formel de ces paroles : kai sumparameno , je vous verrai et resterai avec vous;

et pour quelle raison ?

« Pour votre avancement et la joie de votre foi ». Ces paroles les invitent a veiller sur
eux-mémes. Si je reste pour vous, semble-t-il dire, gardez-vous de déshonorer mon séjour
volontaire; car appelé a voir déja mon Dieu, le seul espoir de votre avancement me décide
a rester. Cest parce que ma présence contribue tout ensemble a votre foi et a votre joie
que jai choisi de demeurer ici-bas. — Que veut-il dire? Ne restait-il que pour le bonheur
des Philippiens ? Sans doute, ce motif nétait pas le seul; mais, en parlant ainsi, il voulait
les encourager. Et comment ceux-ci devaient-ils avancer dans la foi? Cest moi, répond-
il, (26) qui veux vous y affermir de plus en plus, vous qui étes semblables a une couvée
récemment éclose, dont les ailes ne sont pas encore formées, et qui ont besoin jusque-la
des soins maternels. — Une grande charité se révele ici. Cest ainsi que nous-mémes nous
réveillons le zéle de personnes endormies. Allons, leur dirions-nous, cest pour vous que je

suis resté, pour vous rendre meilleur !

« Afin quétant de retour chez vous, je trouve de nouveaux sujets de me glorifier en Jésus-
Christ ». Vous voyez que lexpression sumparameno a bien le sens que jai indiqué. Mais
appréciez 'humilité de Paul. Comme il a dit : Je reste « pour votre avancement » , il ajoute
qu’il le fait aussi dans son propre intérét; cest la méme pensée qui lui faisait écrire aux
Romains : « Je veux dire pour étre aussi consolé en vous voyant » , aussitot apres avoir dit :
« Pour vous faire quelque part de la grace spirituelle ». (Rom. I, 12.) — Mais quel est le sens
précis de ces mots : « Pour que votre glorification abonde? » Il veut dire : Pour que les justes
sujets de vous glorifier se multiplient; par suite : Afin que votre foi grandisse et se fortifie :

car une vie sainte donne seule droit a étre glorifié en Jésus-Christ.

36



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ainsi « votre glorification en moi » redoublera « par mon arrivée chez vous? » Sans doute,
« car quelle est mon espérance? Ou sera ma glorification? Nest-ce pas vous qui faites ma
gloire comme moi la votre? » (I Thess. 11,19 ; IT Cor. I, 14.) Ou plus clairement : Donnez-
moi sujet détre encore plus heureux et plus glorieux de vous ? Et comment? « Quen vous
abonde la raison détre glorifié ! » car je trouverai d’autant plus sujet de gloire, que vous ferez
plus de progres. — « Par mon retour chez vous ». Quest-ce a dire? Lapotre leur revint-il?

Je vous laisse a résoudre le probléeme de son retour.

« Ayez soin seulement de vous conduire d’une maniere digne de 'Evangile de Jésus-Christ
(27) ». Pourquoi ce mot : « Seulement? » cest équivalemment leur dire : Je ne vous recom-

mande qu'un point, et rien au dela. Si vous y étes fidéles, mal ne peut vous arriver.

« Afin que soit que je vienne et que je vous revoie; soit méme absent de chez vous, je
connaisse votre maniere détre ». Il parle ainsi, non pas qu’il ait changé d’avis, et qu’il soit
résolu de ne pas revenir a Philippes; mais quand méme mon retour naurait pas lieu, dit-il,

et bien quabsent, je puis étre content de vous.

3.

« Si japprends que vous étes fermes dans I'unité d'un méme esprit, d'une seule &me». Cest
la, en effet, le principe de la communion des fideles, le principe qui contient la charité elle-
méme. Aussi Jésus-Christ lui-méme prie : « Pour qu’ils soient un ». (Jean, XVII, 11.) Car,
ajoute-t-il, « un royaume divisé contre lui-méme ne subsistera pas ». (Matth. XII, 25.) De
la, toujours dans saint Paul ces exhortations a 'union des coeurs et des pensées. De la cette
définition du divin Sauveur : « Tous reconnaitront que vous étes mes disciples, si vous vous

aimez les uns les autres ». (Jean, XIII, 35.)

Gardez-vous, dit saint Paul, de rester endormis en attendant que jarrive, et de différer
. > . . 7 . . N1 \ > .
jusqu’au jour de mon arrivée si attendue, jusqu’a ’heure ott vous me reverrez, et den faire
dépendre votre ferveur ou votre tiédeur . Je puis, par oui-dire, étre aussi content de vous.
Que veut dire ce terme: « En « un seul esprit?» Il signifie dans la méme gréce, grace de con-
corde, grace de ferveur. Entendez ainsi 'unité desprit, puisque ces expressions se prennent
souvent en ce sens. Avoir le méme esprit, cest aussi navoir qu'une ame ; ainsi l'unité dame

marque la concorde, et plusieurs ames sont dites nen faire quune. Telle était la primitive

#Les faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d’'un
diapres la rumeur publique, et d’ailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Cimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné & mourir, par
son pere, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son
histoire sont controuvés, on plutdt le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice
empoisonnée par imprudence, I'héritier du tréne auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais I'histoire nous montre Valens dans lempereur bralé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a [époque o parlait saint Jean Chrysostome.

37



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Eglise. « Tous les fideles », dit [écrivain sacré, « n'avaient qu'un coeur et qu'une 4me ». (Act.
IV, 32.)

« Combattant tous ensemble pour la foi de 'Evangile ». Puisque la foi subit comme un
combat, combattez aussi entre vous; est-ce la ce qu’il veut dire? Evidemment non, car les
chrétiens ne se livraient point de combats; le sens est : Aidez-vous mutuellement, dans le

combat qui se livre pour la foi de 'Evangile.

« Et que vous ne soyez en rien effrayés par les adversaires : ce qui est le sujet de leur perte,
et la cause de votre salut ». Effrayés, cétait le mot vrai; cest tout ce que peut faire "Thomme
ennemi : il effraie. — « En rien », ajoute-t-il : quoi qu’il arrive, par conséquent, en face des

périls, en présence des complots.

A ce courage, on reconnait I'intrépidité : ils ne peuvent quefirayer, rien de plus. — Vrai-
semblablement, en effet, les Philippiens étaient fort troublés des tribulations infinies que
subissait I'apotre. Je ne vous dis pas seulement Gardez-vous détre ébranlés; jajoute, ne trem-
blez pas; allez méme jusquia les mépriser. Si vous arrivez a cette disposition dame, vous
donnez la preuve évidente et de leur perte et de votre salut. Apres sétre convaincus qu’ils
auront épuisé mille moyens pour vous perdre, sans pouvoir méme vous effrayer, ils auront
acquis par la méme la preuve évidente de leur ruine. Persécuteurs , en effet, sans pouvoir
triompher de leurs victimes; organisateurs de complots vaincus par ceux mémes qu’ils ti-
ennent en leur pleine puissance, ne comprendront-ils pas clairement, a cet insucces, et leur
ruine, et leur impuissance, et la fausseté comme la faiblesse de leurs moyens et de leurs
croyances? Il continue: « Et cet avantage vient de Dieu ; car cest une grace qu’il vous a faite,
non-seulement que vous croyez en Jésus-Christ , mais aussi de ce que vous souffrez pour
lui (29) ». — Il les rappelle de nouveau a la sainte modestie, rapportant tout a Dieu , et
témoignant que souffrir pour Jésus-Christ , cest une grace, une faveur , un don du ciel. Et
ne rougissez pas de cette grace; elle est bien plus admirable que le pouvoir de ressusciter les
morts et dopérer tout autre miracle. Avec ce dernier pouvoir, je suis le débiteur de Jésus-
Christ; mais par la souffrance en son nom, je fais de Jésus-Christ mon débiteur. Donc loin
den rougir, il faut vous en réjouir : cest une grace 1 Saint Paul appelle graces et dons nos ver-
tus elles-mémes, comme toutes les autres faveurs gratuites , bien qu’il y ait une différence.
Ces derniéres viennent tout entieres de Dieu seul; dans les autres, nous avons notre part.
Mais comme, dans la vertu méme , la part de Dieu est la plus grande, il la lui rapporte en
entier, non pour renverser notre libre arbitre , mais pour rappeler a ses disciples 'humilité

et la reconnaissance.

« Vous trouvant dans les mémes combats ol vous m’avez vu... (30) », cest-a-dire, vous
avez recu lexemple. Et toutefois, cest encore un éloge qu’il leur adresse. Car partout il mont-
re quen tout semblables a lui, et avec lui, ils subissent mémes combats, supportent mémes

assauts , jusque chez eux et pour leur compte, soumis aux mémes épreuves que leur apotre.

38



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

« Comme vous mavez vu », dit-il, et non par oui-dire seulement: car il avait combattu
chez eux , dans la ville méme de Philippes. Voila la preuve d'un grand courage. Au reste,
Paul rappelle volontiers ces faits. Ainsi : — aux Galates : « Quoi ! vous avez souffert ainsi
inutilement, si toutefois cest inutilement! » (Gal. III, 4.) — Aux Hébreux : « Or, rappelez
en votre mémoire ce premier temps, ou apres avoir été illuminés par le baptéme, vous avez
soutenu de grands combats dans les diverses afflictions, ayant été d’une part exposés devant
tout le monde aux injures et aux mauvais traitements; et de l'autre, ayant été les compagnons
de ceux qui ont souffert de semblables indignités ». (Hébr. X, 32.) — Aux Macédoniens ,
cest-a-dire aux Thessaloniciens : « Tout le monde raconte quel a été le succes de notre
arrivée parmi vous » ; et plus bas : « Vous n'ignorez pas vous-mémes , mes freres , que
notre arrivée vers vous na pas été vaine et sans fruit ». (I Thess. I, 9 et II, 1.) Et il rend &

tous et toujours le méme témoignage de luttes et de combats.

Ceest la ce quon ne trouverait plus chez nous : bienheureux, si nous trouvons par hasard
quelque sacrifice d’argent, bien que sur ce point méme et en ce genre de sacrifices, Paul leur
paie aussi un tribut déloges, lorsqu’il dit des uns : « Vous avez souffert avec joie le pillage de
vos biens » (Hébr. X, 34) ; et a d’autres : « La Macédoine et I’Achaie ont résolu de faire une
collecte pour les pauvres » (Rom. XV, 26); — ailleurs enfin : « Votre exemple » de charité «

a excité le méme zéle dans lesprit de plusieurs ». (II Cor. IX, 2.)

4.

Entendez-vous quels éloges méritaient les premiers chrétiens ? Ali ! nous sommes loin
de supporter comme eux jusquaux soufflets et aux coups, nous nendurons pas méme les
outrages ni les pertes d’argent. Saintement rivaux, martyrs courageux , ils étaient tous de

vrais soldats a la bataille : mais nous comme nous sommes devenus froids pour Jésus-Christ

Me voici réduit encore a faire le procés de mon époque. Que résoudre, enfin ? Je ne vou-
drais pas accuser, et j'y suis contraint. Si mon silence, si le soin de ne point redire de tristes
faits , pour détruire les graves abus que chaque jour voit éclore , je (28) naurais qua me
taire. Mais si le contraire a lieu, si notre silence, loin de détruire le mal, ne fait que 'aggraver,
il faut parler. Celui qui se porte accusateur du crime, nett-il point dautre succes, aura du
moins celui den suspendre les progres. Car si impudente, si hardie que soit une ame, a
force dentendre des reproches continuels, il ne se peut que la honte enfin ne l'arréte et ne
rabatte un peu de sa malice excessive. Un reste, oui, un faible reste de honte et de pudeur
habite encore dans une 4ame effrontée. Cest un sentiment naturel que cette honte, et Dieu
l'a gravée dans nos coeurs. Puisque la crainte filiale ne suffisait pas pour nous contenir, sa
bonté divine nous a préparé plusieurs autres motifs d’horreur pour le mal. Ainsi le blame
de nos semblables, la crainte des lois humaines, 'amour de la gloire, le besoin d’amitié: au-

tant de mobiles qui nous déterminent a ne point pécher. Souvent, ce quon ne ferait pas

39



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pour Dieu, par honte on le fait; ce quoon ne ferait point par crainte de Dieu, on le fait par

crainte des hommes.

Limportant est premierement déviter le péché; [éviter en vue de Dieu est un degré de
perfection auquel nous nous éléverons plus tard. En effet, pourquoi saint Paul, exhortant
les fideles a vaincre leurs ennemis par la patience, nemploie-t-il pas, pour les persuader,
la crainte de Dieu, mais I'idée du supplice qu'ils attireront sur ces méchants ? « En faisant
ainsi », dit-il, « vous amasserez sur sa téte des charbons de feu ». (Rom. XII, 20.) Parce qu’il
veut déja, en attendant, leur faire faire ce premier pas dans la vertu qui consiste a épargner

son ennemi.

Nous avons donc, comme je I'ai avancé, nous avons en nous un principe de pudeur, ain-
si que dautres motifs naturels et honnétes de vertu. Tel est cet instinct de la nature, qui
nous porte a compatir; cest bien le plus noble qui habite en notre coeur. On pourrait mé-
me demander pourquoi notre humanité posséde de préférence cette faculté de se briser a
laspect des larmes, de se laisser fléchir, déprouver un penchant a la miséricorde. Par na-
ture, en effet, personne nest brave; par nature, personne nest insensible a la vanité; par
nature, personne nest supérieur a lenvie. Mais il est dans notre nature a tous de compa-
tir a la souffrance; 'homme le plus cruel, le plus féroce éprouve encore ce sentiment. Et.
quoi détonnant, si nous le montrons envers les hommes? les bétes mémes nous inspirent
la piété; tant la pitié surabonde en nous; la vue méme d’un lionceau non émeut: combien
plus celle de nos semblables! Hélas, disons-nous parfois: voyez donc que daveugles! que

destropiés | Nous savons que cette réflexion suffit pour exciter en nous la compassion.

Rien ne plait a Dieu autant que la miséricorde. Aussi I'huile servait a la consécration des
prétres, des rois et des prophetes, parce que l'huile était regardée comme lembleme de la
miséricorde de Dieu. Elle rappelait aussi que le chef, le premier entre les hommes, a besoin
plus que personne d¥étre compatissant; et lonction montrait assez que lesprit de Dieu de-
scendrait en lui pour le rendre ainsi miséricordieux. Dieu, en effet, a pitié des hommes et
les traite avec bonté. « Vous avez pitié de tous », dit 'Ecriture , « parce que vous pouvez tout
». (Sag. XI, 24.) Telle était la raison de lonction. Le sacerdoce lui-méme était, de par Dieu,
une institution de miséricorde. Les rois aussi recevaient lonction de I'huile ; et quand on
fait Iéloge d’'un souverain, on ne peut en trouver qui lui convienne mieux que la clémence

: le propre de la souveraineté est, en effet, la miséricorde.

A la miséricorde méme, sachez-le, nous devons la création du monde, et imitez votre
Seigneur : « La miséricorde de 'homme », est-il dit, « sexerce sur son prochain : celle de
Dieu se répand sur toute chair ». (Eccl. XVIII, 12.) Sur toute chair, quest-ce a dire ? Cest
que justes ou pécheurs, nous avons tous besoin de la miséricorde de Dieu, tous nous en

jouissons, sappelat-on Paul, Pierre, Jean.

40



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Au reste, quest-il besoin de nos paroles? écoutons plutdt ces grands saints. Que dit notre
bienheureux : « Mais jai obtenu miséricorde, parce que jai agi dans I'ignorance ». (I Tim. I,
13.) Mais quoi? neut-il pas dans la suite besoin de miséricorde? Ecoutons-le : « J’ai travaillé
plus queux tous, non pas moi, mais la grace de Dieu avec moi ». (I Cor. XV, 10.) — Et parlant
d’Epaphrodite : « Il a été malade jusqua devoir mourir » , mais Dieu « lui a fait miséricorde,
non-seulement a lui, mais & moi aussi, pour que je neusse pas chagrin sur chagrin». (Philip.
II, 27.) — Et ailleurs : « Nous avons été affligés au-dela de nos forces, tellement que la vie
méme nous était a charge. Mais nous avons eu dans nous-mémes une réponse de (29) mort,
afin que nous ne soyons plus confiants en nous, mais en Dieu qui nous a délivrés de tant
de morts et qui nous en délivrera». (II Cor. I, 8-10.) Et enfin : « J'ai été délivré de la gueule
du lion; le Seigneur encore me délivrera ». (Il Tim. IV, 17.) Ainsi partout nous le trouvons

se glorifiant d’'une seule chose : cest qu’il a trouvé le salut par miséricorde.

5.

Tel était aussi Pierre , objet d’'une si grande miséricorde, et Jésus-Christ le lui avait signifié
par cet oracle : « Voici que Satan a demandé de vous cribler, comme le froment; mais jai prié
pour toi, afin que ta foi ne défaille point » . (Luc, XXII, 31.) Saint Jean de méme nétait ce
qu’il était que par miséricorde, ou pour mieux. dire, tous les apotres, puisque Jésus-Christ
leur disait : « Ce nest pas vous qui m'avez choisi; cest moi qui ai a fait choix de vous». (Jean,
XV, 16.) En effet, nous avons tous besoin de la miséricorde de Dieu : « La miséricorde de

Dieu », dit 'Ecriture, « est sur toute chair ».

Si de tels hommes ont eu besoin de la miséricorde de Dieu, que dirons-nous des autres?
Quelle autre cause, dites-moi, fait lever le soleil sur les bons et sur les méchants ? Si pendant
une année seulement elle enchainait les pluies, le genre humain tout entier naurait-il pas
péri? Et quiarriverait-il si Dieu multipliait les orages, s'il faisait tomber le feu en pluie, les
moucherons en nuées? Mais que dis-je ?Qu’il ameéne seulement la nuit continuelle, com-
me il I'a fait déja, tous les hommes ne seront-ils pas perdus? Qu’il secoue la terre, tous ne
devront-ils pas périr? « Quest-ce que 'homme », 6 mon Dieu, « pour que vous daigniez
vous souvenir de lui? » (Ps. VIII, 5.) Lheure nest-elle pas venue de dire, qu'une simple me-
nace de Dieu contre la terre suffit pour que tous les hommes ne soient plus qu'un tombeau
? « Ce quéest une goutte deau dans I'urne, les nations le sont a ses yeux, elles ne sont pour
lui qu'un peu décume, qu'une inclinaison d'une balance ». (Isaie, XL, 15.) Autant il nous
est facile d'imprimer le mouvement a une balance, autant il lui est aisé de tout anéantir
et de tout refaire a nouveau. Puisqu’il nous tient dans sa main avec une telle puissance, et
que chaque jour il nous voit loffenser sans nous punir, ne nous supporte-t-il pas dans sa
miséricorde? Les animaux mémes sont et subsistent par sa miséricorde : « Vous sauverez,
Seigneur», sécrie le Prophete, « les hommes et les animaux ». (Ps. XXXV, 7.) Dieu a regar-

dé le monde, et I'a rempli détres vivants : pour qui? Pour vous; et vous-mémes, pourquoi

41



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vous créa-t-il? Par sa bonté.

Rien nest comparable a cette huile de la miséricorde. Elle est la cause et l'aliment de la
lumiére ici-bas et plus haut. « Un jour », en effet, dit le Prophete, « votre lumiere éclate-
ra comme laube du matin » (Isaie, LVIIL, 8), si vous pratiquez la miséricorde envers le
prochain. Et ce sera justice : comme l'huile alimente le phare qui éclaire les navigateurs,
ainsi pour l'autre vie 'aumone nous allume et nous procure une grande et admirable lu-
mieére. Cette huile, Paul en parlait souvent et grandement. Ecoutez-le nous dire tantot : «
Seulement souvenons-nous des pauvres ! » (Gal. II, 10.) Tant6t : « S’il vaut la peine, j’irai
moi-méme ». (I Cor. XVI, 4.) Partout, toujours, en toute maniere, cette vertu fait lobjet de
sa sollicitude. Clest ainsi qu’il dit encore : « Que les notres aussi apprennent a surpasser tout
le monde par les bonnes oeuvres » ; et ailleurs : « Toutes ces choses sont bonnes et utiles
aux hommes ». (Tit. III, 14, 8.) Ecoutez un autre écrivain sacré : « Laumone délivre de la
mort ». (Tob. XII, 9.) «Seigneur », dit un autre Prophéte, « Seigneur, si vous écartez votre
miséricorde, « qui donc pourra subsister ? » Et encore : « Si vous entrez en jugement avec
votre serviteur ». (Ps. CXXIX, 3 et CXLII, 2.) Et enfin « Une grande chose, cest '’homme ;

une merveille d’honneur, cest Thomme miséricordieux ». (Prov. XX, 6.)

Faire miséricorde, cest tout '’homme, disons mieux, cest déja Dieu. Voyez quelle est la
puissance de la divine miséricorde. Elle a fait toutes choses, et spécialement elle a créé le
monde et les anges eux-mémes, tout cela, je le répete, par le seul effet de sa bonté. Il ne
nous a menacés de lenfer qu'afin que nous possédions son royaume, et ce royaume aussi
nous le devrons a la miséricorde. Pourquoi Dieu, bien qu'heureux dans sa solitude, a-t-il
voulu donner lexistence a tant de créatures ? N'est-ce pas par bonté? nest-ce pas par amour?
Oui, si vous demandez pourquoi telle créature, pourquoi telle autre, de toutes parts vous

découvrirez la bonté divine.

Ayons donc pitié du prochain, afin que sur (30) nous aussi sexerce la divine pitié. Cest
autant pour nous que pour lui que nous provoquons la miséricorde ; '’heure supréme du ju-
gement doit sonner ; alors que menacera ce feu effroyable, la miséricorde se trouvera préte
aléteindre, prété aussi a nous ouvrir le regne de Iéternelle lumiére. Grace a elle, nous serons
délivrés des flammes de lenfer; grace a elle, Dieu nous ouvrira son sein miséricordieux. Et
pourquoi aura-t-il a notre égard des entrailles de pitié? Ah ! cest que la charité, lamour se
prouve par la miséricorde. Rien n'irrite le Seigneur autant qu'un coeur fermé a la pitié. Un
jour, on lui offrait un homme qui lui devait dix mille talents; touché de compassion, il lui
remit sa dette. Mais dés que ce méchant se prit a saisir a la gorge son compagnon de service
pour lui faire payer une dette de cent deniers; aussitdt le Seigneur livra aux exécuteurs cet
étre inhumain, jusqua complet paiement de sa dette. Aprés une telle lecon, soyons donc
miséricordieux pour nos débiteurs, soit d'argent, soit de péché que chacun oublie les, inju-

res, 3 moins que par hasard il ne préfére se blesser lui-méme, puisque, en ne pardonnant

42



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pas, vous faites moins de tort a I'adversaire qua vous-méme. Si vous le punissez, Dieu ne
le punira pas; si vous lui pardonnez, ou bien Dieu le punira, ou bien il vous remettra vos
péchés. Comment donc osez-vous espérer le royaume céleste, si vous ne pardonnez pas
aux. autres? Evitonsun si grand malheur que de perdre le ciel; remettons a tous, car cest
remettre & nous-mémes; pardonnons pour que Dieu nous pardonne nos péchés, et quainsi

nous puissions gagner ces biens a venir, etc.

HOMELIE V.

SIDONC IL Y A QUELQUE CONSOLATION EN JESUS-CHRIST, SIL Y A QUELQUE
CONSOLATION DANS LA CHARITE; SI LUNION DES ESPRITS ET DES C(EURS, SI
LA TENDRESSE, SI LA MISERICORDE A CHEZ VOUS QUELQUE EMPIRE, RENDEZ
MA JOIE PARFAITE, EN VOUS TENANT PLUS UNIS ENCORE DE PENSEE, DAME,
DE SENTIMENTS. (CHAP.1I, 1-4.)

Analyse.

1. Il les invite a I'unité de coeur, au nom des motifs les plus sacrés de la religion. — Il les

détourne de lorgueil par d’instantes prieres; éloge de 'humilité.

2 et 3. Lorgueil, passion ridicule et injuste devant Dieu. — Exemples d’humilité dans

Joseph, Daniel et les saints apotres.

1.

On nest pas meilleur, on nest pas plus tendre que ce Docteur spirituel; aucun pére selon la
nature ne montre une plus grande affection. Remarquez plutot quelle priere notre bienheu-
reux adresse aux Philippiens pour leurs plus chers intéréts. Car il les exhorte a la concorde,
source de tous les biens, et que ne dit-il pas? Qu’il est abondant ! qu’il est véhément ! qu’il
est tendre et sympathique ! Reprenons ses paroles : « §’il y a quelque consolation en Jésus-
Christ », oui, si vous avez en lui. quelque consolation; cest comme s’il disait : Si vous avez
pour moi quelque égard, si vous me portez quelque amitié, si je vous ai rendu quelque ser-
vice, faites ce que je demande. — Cette figure de langage nous est familiere, quand nous
voulons obtenir une faveur a laquelle nous attachons le plus haut prix. Si cette faveur navait
pour nous une valeur incomparable, nous ne voudrions pas la recevoir seule en retour de
tout ce qui nous est d{i, nous ne dirions pas qua elle seule elle représente tout le reste. Tou-
tefois, de notre coté, ce sont toujours des bienfaits temporels que nous alléguons : un pere
dira par exemple a son fils : Si tu as quelque respect pour ton pére, s’il te souvient encore
de ton éducation si colteuse, si tu me gardes quelque amour, si tu as mémoire encore de
I’honneur du nom que je t'ai légué et du bon vouloir que je tai montré, ne sois pas lennemi

de ton frére; en un mot, pour tous ces bienfaits je te demande ce seul acte de reconnaissance.

43



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Du coté de Paul , la priere est bien diftérente; il ne leur rappelle (31) aucun motif charnel,
mais tous motifs spirituels. Voici, en effet, ce qu’il dit : Si vous voulez me donner quelque
consolation dans mes épreuves, et quelque rafraichissement en Jésus-Christ; si vous voulez

o e o .
me témoigner en quelque chose votre charité, et 'union intime, I'union et la communauté
d’ame avec moi ; si vous avez des entrailles et quelque sentiment de miséricorde , mettez le

comble a ma joie.

« Si vous avez des entrailles de miséricorde ». La miséricorde envers Paul, cest dapres
lui-méme la concorde entre ses disciples; montrant que sans cette concorde parfaite, les
dangers sont extrémes. Si donc, continue-t-il, je dois attendre de vous quelque consolati-
on; si jai droit a quelque preuve touchante de votre affection; si je puis prétendre a une
communauté ddme avec vous; si , dans le Seigneur, nous ne faisons quun; si vous me
devez quelque miséricorde et quelque compassion, montrez, par votre charité mutuelle,
comment vous payez toutes vos dettes ; car jai tout retrouvé, si vous vous aimez les uns les

autres.

« Comblez ma joie ». Voyez comme, tout en les pressant, il se garde de faire croire que
ses chers disciples aient abandonné le devoir. Il ne dit pas : « Faites », il dit : « Comblez ma
joie » ; cest-a-dire, vous avez commencé a semer les bienfaits sur moi; vous m’avez donné
de quoi vivre en paix, mais jaime a vous voir pousser jusquau bout. — Que désirez-vous
donc, 6 apdtre? Faut-il vous délivrer de vos chaines? Faut-il vous envoyer encore quelque
aumone? — Je ne demande rien de pareil, répond-il : mais seulement que « vous ayez un
seul esprit, ayant cette méme charité », dans laquelle vous avez débuté ; « mayez qu'une ame,

quune pensée ». Dieu ! comme sa tendresse extréme toujours réclame la méme vertu !

Oui, « que vous ayez les mémes pensées », disait-il d'abord ; mais plutét , ajoute-t-il , «
une seule pensée » ; car les paroles qui suivent vont jusque-la : « Pensant une seule et méme
chose », cest son expression, plus forte encore que « pensant la méme chose ». « Ayez une
seule et méme charité », cest-a-dire, ne l'ayez pas seulement dans la foi, ayez la en tout et
toujours. Car nous pourrions avoir entre nous une méme pensée, une méme croyance et
navoir pas la charité. « La méme » charité, encore : cest donner et rendre 'amour au méme
degré. Si vous jouissez, de la part d’autrui, d'une charité vraiment grande, gardez-vous de
lui en témoigner une moindre, et par la de vous montrer avare. S’il est des gens de cette

trempe, gardez-vous de leur ressembler.

« Soyez unanimes ». Une seule ame, semble-t-ildire, doit animer tous vos corps , non par
une fusion de substance, puisque cest impossible, mais par une communion de volontés
et d’idées; comme si une seule ame commandait tous vos mouvements. Quest-ce a dire
encore, « unanimes ? » Il lexplique en ajoutant: N'ayez qu'une maniere de sentir; il voudrait

que le sens et la pensée de tous ne fussent qu'un, comme produit d'une seule 4me.

44



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

« Rien par esprit de contention ». Il nous fait cette priére et nous lexplique en ajoutant:
Rien par un esprit de contention « et de vaine gloire », lequel, je vous le dis, est la cause
de tous les maux; de 14, en effet, combats et discordes; de la jalousies et luttes acharnées;
de 1a ce refroidissement de la charité , suite fatale et de notre ambition pour la gloire hu-
maine, et de notre servilisme a Iégard de ceux qui la dispensent : 'homme asservi a cette
gloire charnelle, ne sera jamais le vrai serviteur de Dieu. — Mais comment échapper a ce
désir de vaine gloire? Paul, vous nen avez pas encore indiqué le moyen. Ecoutez les paroles
qui suivent: « Que chacun, par humilité, croie « les autres supérieurs a soi-méme ». Dieu
! quelle maxime de haute sagesse et dadmirable utilité pour le salut vient-il de nous expo-
ser t Si vous admettez, dit-il, que tout homme, quel qu’il soit, est plus grand que vous; si
vous en étes persuadés; ou plutdt, si non contents de le dire, vous en avez la pleine con-
viction, volontiers vous lui rendez honneur, loin de vous indigner des honneurs quon lui
rend. Au reste, ne le regardez pas seulement comme plus grand que vous; voyez en lui « un
supérieur », parole qui montre une grande prééminence, et dés lors, le voyant honoré, vous
néprouverez ni tristesse, ni colére; s’il vous outrage , vous patienterez généreusement , puis-
que vous reconnaissez sa grandeur; s'il vous insulte, vous lendurerez; s’il vous maltraite ,
vous le supporterez en silence. Quune bonne fois votre 4me soit pénétrée de la conviction
quil est plus grand que vous : dés lors, (32) il aura beau vous maltraiter, elle sera inacces-
sible a la colére, a la jalousie. Nul noserait envier le sort de ceux dont la supériorité est

écrasante; on subit tout, comme conséquence naturelle d’'une supériorité avouée.

2.

Telle est la grandeur d'ame que nous enseigne l'apotre. Que si votre frere, a son tour, dit-il,
objet de tant d’honneur de votre coté, revét a votre égard les mémes sentiments, songez
quelle streté acquerra votre mutuelle bienveillance ainsi munie comme d’'un double rem-
part. Tant que vous garderez, en effet, I'un pour l'autre , ce profond respect, tout incident
facheux est impossible. Car s'il suffit, pour anéantir toute rivalité, que d’'un seul coté déja
lon rende a l'autre partie cet honneur, quand il est rendu de part et d’autre, qui pourra faire
bréche a une si solide fortification? Lassaut est impossible au démon lui-méme ; lenceinte

est triple , quadruple, incomparablement fortifiée.

Lhumilité, en effet, est la cause de tout bien, de tolite vertu. Pour 'apprendre mieux en-
7 \ . . . . > A

core, écoutez le prophete : « Si vous aviez « voulu un sacrifice, je vous leusse offert, 6 mon
Dieu; mais les holocaustes ne peuvent vous plaire. Le vrai sacrifice a Dieu , cest un esprit
pénitent : Dieu ne méprisera jamais un coeur contrit et humilié ». (Ps. L, 19.) Le prophete
ne veut pas simplement ’humilité, il lui faut un degré avancé d’humilité : « Un brisement
». De méme que dans un objet matériel une partie broyée ne peut lutter contre un corps
solide , mais quelle se détruit a chaque coup qui lui est porté avant méme de lui avoir rendu

le choc, ainsi en est-il d’'une Ame vraiment humble : elle choisira les mauvais traitements et

45



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

la mort méme, plutot que dattaquer, plutot que de se venger.

Ah ! jusqua quand respirerons-nous cet esprit dorgueil si ridicule? Quand nous voyons
de pauvres enfants semporter; senfler, jusqua sarmer de pierres, jusqu’a les lancer, le rire
nous prend; or tel est lorgueil de 'homme, il vient de la puérilité et de la sottise. « Pourquoi
la terre et la cendre sélevent-elles dorgueil? » (Ecclés. X, 9.) Tu congois des pensées orgueil-
leuses , 6 homme ! Pourquoi? Dans quel intérét, dis-moi ? Dot vient cette hauteur envers
tes semblables? Nes-tu donc plus de méme nature queux? Nont-ils pas une dme comme
toi ? une ame qui a regu de Dieu la méme gloire? — Tu es un sage ? je le veux; alors tu
dois étre reconnaissant, et non enflé de vanité. Cest I'ingratitude au premier chef, que cette
démence desprit; et elle détruit et méconnait la générosité du bienfaiteur. En sélevant, on
le fait pour sattribuer le mérite de la bonne oeuvre ; et en sattribuant ce mérite , on prouve
son ingratitude envers celui de qui on a regu ce bienfait. As-tu quelque bien? Rends-en

graces a l'auteur de tout bien. Ecoute ici la parole et de Joseph et de Daniel.

Le premier sort de prison, par ordre du roi d’Egypte ; en présence de toute sa cour ce
prince I'interroge sur un point ou la sagesse Egyptienne, malgré son habileté en ces sortes
de question, était restée muette ; Joseph vase montrer bien supérieur en tout; il va manifes-
ter une science qui efface astrologues, devins, thaumaturges, magiciens, et sages de toute
sorte, bien qu’il ne soit qu'un enfant sorti a peine de prison et desclavage. La gloire nest
que plus grande, en pareille circonstance, puisque autre chose est qu'un homme illustre
déja brille une fois de plus, autre chose qu’'un inconnu se révéle; moins on soupgonnait la
réponse qu’il allait faire, plus il en devait étre admiré. Or, que dit Joseph présenté a Pha-
raon? Répond-il : Oui 1 ’je sais tout ! Tant sen faut. Quoi donc? sans influence de person-
ne, uniquement inspiré par sa profonde reconnaissance, que dit-il enfin? « N'est-ce pas a
Dieu qu'appartient semblable interprétation? » (Gen. XL, 8.) Voyez comme il sempresse de
rendre gloire a Dieu, et comme Dieu aussitot le glorifie lui-méme, par une faveur qui doit
compter dans l'appréciation de la vraie gloire. Car il est bien plus beau pour lui de recevoir
le don d’interprétation par la révélation de Dieu , que d'y arriver par son effort personnel,
outre que les paroles de Joseph lui gagnaient la confiance publique, et devenaient un té-
moignage irrécusable de sa familiarité avec Dieu. Or, aucun bien nest comparable a cette
divine familiarité. Car, dit saint Paul, « si Thomme est justifié par ses propres oeuvres, il
en a la gloire, mais non pas devant Dieu ». (Rom. IV, 2.) Celui, en effet, qui a trouvé grace
devant Dieu, se glorifie aussi devant Dieu, parce qu’il est aimé de lui, puisque sa bonté
a daigné se rapprocher d’une créature pécheresse. Chomme de ses oeuvres, au contraire,
trouve la gloire, mais non pas comme l'autre, la gloire devant Dieu preuve certaine de notre
grande miseére ! — (33) Combien est plus admirable celui qui recoit de Dieu la sagesse ! 11
rend gloire a Dieu, il en recoit la gloire en retour. « Car je glorifie », dit-il, « ceux qui me

glorifient ».

46



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Mais écoutons un des descendants de Joseph, un sage que personne na surpassé, puis-
qu’il est écrit : « Etes-vous donc plus sage que Daniel? » (Ezéch.XXVIII, 3.) Ce Daniel devait
partager le sort de tous les sages qui avec lui étaient a Babylone :astrologues, devins, ma-
giciens, faiseurs de prestiges; toute Iécole de sagesse était non-seulement réprouvée, mais
déja exécutée : la peine capitale prononcée contre eux tous par le roi, prouvait assez qu’il
se regardait comme trompé de longue date. Daniel donc se présente au roi, pour résoudre
la question proposée; loin de se donner a lui-méme un regard complaisant, il commence
par reporter a Dieu tout honneur : « Ce nest pas dans la sagesse que je posséderais plus
quaucun autre homme, que révélation ma été faite, 6 prince!... Alors le roi adora Daniel
et dit : Quoon fasse venir les victimes et les offrandes ! (Dan. II, 30.) Avez-vous compris tant

d’humilité, cette reconnaissance, ce caractére ennemi de tout orgueil?

Ecoutez aussi le langage des apdtres, tantot « Pourquoi nous regardez-vous », disent-ils, «
comme si cétait par notre puissance ou notre piété que nous avons fait marcher cethomme?
»Tantot : «Et nous aussi », sécrient-ils, a nous sommes des hommes mortels, semblables a
vous! » (Act. I11, 12 et XIV, 14.) Voila comment ils répudiaient des honneurs spontanément
offerts, ces hommes qui, grace a leur humilité en Jésus-Christ, grace a sa puissance, opérai-
ent des prodiges plus grands que ceux de Jésus-Christ lui -méme; car « celui qui croit en moi
», avait-il dit, « fera de plus «grandes choses que moi-méme je nen fais » comment donc ne
pas nous appeler des malheureux, des misérables, nous qui ne pourrions chasser je ne dis
pas des démons, mais des moucherons, nous qui navons pas méme le pouvoir dobliger un
de nos semblables, bien loin détre les sauveurs du monde entier, et qui cependant portons

si haut nos pensées, que le démon méme natteindrait pas a notre orgueil ?

3.

Rien de plus étranger a I'dme chrétienne que lorgueil. Je dis lorgueil, et non pas la franchise
et le courage. Leur faux air de famille ne les empéche pas détre essentiellement diftérents.
Autre est 'humilité, autre le servilisme, 'adulation, lesprit rampant. Voulez-vous de tout
cela des exemples frappants ?Les contraires parfois sont étrangement rapprochés, comme
I'ivraie du froment, comme la rose des épines; tin enfant s’y laisse tromper; mais 'homme
fait, celui qui est habile dans la culture spirituelle, saura distinguer le bien d’avec le mal. Et,

tenez; proposons a vos réflexions quelques exemples tirés des saintes Ecritures mémes.

Queest-ce que flatterie, servilisme , esprit rampant? Siba profite d'un mauvais moment
pour flatter David et accuser son maitre; Achitophel fait pis encore aupres d’Absalon. David
ne leur ressemble pas, il est humble. Les trompeurs sont nécessairement flatteurs, comme
ces mages de Babylone, qui sécrient : «Vive le roi dansles siécles ! » Saint Paul, dans les Actes,
par exemple, discute avec les juifs, sans jamais les flatter, mais aussi sans oublier 'humilité.

Il sait parler avec liberté : « Mes freres», dit-il, «je mai rien fait ni contre la nation, ni contre

47



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

les coutumes de nos péres, et cependant jai été enchainé a Jérusalem et livré a la justice ».
(Act. XXVIII, 17.) Et pour mieux reconnaitre ici le langage de '’humilité, écoutez comment
il parle quand il veut les reprendre avec force : « Cest avec raison que I'Esprit-Saint a dit
de vous : Vous entendrez de vos oreilles, et vous ne comprendrez pas ; vous verrez de vos

yeux, et vous mapercevrez pas». (Act. XXV, 26.) Reconnaissez-vous la le courage?

Considérez encore avec quelle fermeté héroique Jean-Baptiste traite le roi Hérode : « 11
ne vous est pas permis d'avoir la femme de votre frere ». (Marc, V1,18.) Voila la confiance,
voila la force ! Ainsi ne parlait pas un Séméi : « Sors », criait-il a David, « sors, homme
de sang». (II Rois, XVI, 7.) Il parlait hardiment sans doute; mais la hardiesse nest pas le
courage; ici, cétait audace, outrage, exces de langue. De méme quand Jésabel insultait Jéhu
Voila, sécriait-elle, I'assassin de son maitre ! Cétait audace et non pas franchise. Elie aussi,
mais par franchise et fermeté, trouvait un vif reproche : « Ce nest pas moi qui trouble le
peuple; cest vous et la maison de votre pére ! » ( III Rois, XVIII, 18.) Le méme Elie traitait
avec une égale fermeté tout le peuple réuni : « Pourquoi», disait-il, « boiter ainsi des deux
jambes et entre deux partis? » Frapper (34) ainsi donnait la preuve d’un franc parler, d'un

vrai courage.

Vous faut-il d’autres exemples a la fois d’humilité et de liberté? Entendez cette phrase de
Paul: « Cest le moindre souci que celui détre jugé par vous ou par tout homme mortel; je ne
voudrais pas me juger moi-méme, car bien que ma conscience ne me reproche rien, je ne
suis pas pour cela justifié ». (I Cor. IV, 3.) Voila les inspirations qui conviennent aux chréti-
ens. Ajoutez-y celle-ci: « Comment ! un dentre vous, ayant une affaire litigieuse contre un
de ses freres, ose se faire juger aupres des infidéles et non par-devant les saints ! » (Ibid.) —
Préférez-vous connaitre a quelle basse flatterie se dégradent les juifs insensés? Ecoutez ce
qu’ils disent: « Nous navons point d’autre roi que César». (Jean, XIX, 15.) — Aimez-vous
mieux connaitre ’humilité? Ecoutez de nouveau les protestations de saint Paul. « Nous
ne nous préchons pas nous-mémes, nous préchons Jésus-Christ comme Seigneur, et nous
comme vos serviteurs en Jésus-Christ ». (Ibid.) — Voulez-vous voir, a Iégard du méme
homme, l'audace et la flatterie? David subit I'audacieux langage de Nabal; et bient6t la basse
adulation des Ziphéens; celui-1a lui jetait des paroles de malédiction; ceux-ci le trahissai-
ent, au moins par leur volonté et leur complot. — Verrez-vous plus volontiers, non plus
ladulation, mais la sagesse en action? Considérez David épargnant Saiil qui était tombé
dans ses mains. — Vous plait-il de retrouver la vile flatterie? Rappelez-vous les misérables

qui assassinérent Isboseth , crime affreux pour lequel David les fit mourir. Enfin, pour ab-

>Les faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d'un
d’apres la rumeur publique, et dailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Uimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné & mourir, par
son pere, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son

histoire sont controuvés, on plutdt le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice

48



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

réger, définissons l'audace, comme aussi la franchise et la force. La premiere a lieu quand
on s’irrite, quand un reproche violent se formule sans une cause grave et juste; quand on
se venge, quand de toute autre injuste maniere on semporte : la seconde se trouve a braver
les périls et I'a mort, a mépriser les amitiés ou les ressentiments quand il sagit de la volon-
té de Dieu. Ladulation et le servilisme se reconnaissent a servir certaines personnes bien
au-dela de leurs besoins et des convenances, par convoitise de quelque avantage temporel;
I’humilité se manifeste par les mémes services, mais quon rend uniquement pour des mo-
tifs agréés de Dieu; 'homme humble descendant ainsi de sa dignité, pour accomplir une

oeuvre grande, admirable et parfaite.

Heureux, si nous savons, si nous pratiquons ces maximes ! Les savoir, en effet, ce nest pas
assez : « Ce ne sont pas ceux qui entendent la loi », dit saint Paul, « mais bien ceux qui la
pratiquent, qui seront justifiés ». (Rom. II, 13.) Bien plus la connaissance du précepte vous
condamne, quand les oeuvres manquent, et la pratique du devoir. Abordons la pratique
aussi, afin de gagner la récompense, par la grace et la bonté de Notre-Seigneur Jésus-Christ,

etc.

HOMELIE VI.

QU’ON RECONNAISSE EN VOUS LES SENTIMENTS DE JESUS-CHRIST MEME, QUI
ETANT LCIMAGE DE DIEU... ET SON EGAL,... SEST ANEANTI EN PRENANT LA
FORME DE SERVITEUR, ETC. (CHAP. 1], 5-9.)

Analyse.

1-4. Exorde : Jésus-Christ proposé par lui-méme et par saint Paul comme modele de
charité. — Les ennemis de I'Incarnation nommés, leurs hérésies dévoilées, leurs impiétés
d’avance réfutées par le texte de saint Paul.- Réfutation spéciale de Sabellius et d’Arius. —
Le Fils nest pas un petit Dieu, inférieur au Pere. — Jésus-Christ a pu se croire Dieu, « sans
rapine », puisqu’il lest: Jorateur profite de ce texte, pour établir a la fois la nature divine de

Jésus-Christ, et lessence de 'humilité. — Il explique les mots : « In forma Dei ».

4-6. Judas perverti par l'avarice : craignons de succomber sous cette passion.— Mammon
et Jésus-Christ se disputent le monde. — Lenfer au bout de l'avarice. Pourquoi lorateur parle

de lenfer.

empoisonnée par imprudence, I'héritier du trone auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais 'histoire nous montre Valens dans lempereur brlé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a [époque ou parlait saint Jean Chrysostome.

49



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

1.

Quand Notre-Seigneur Jésus-Christ veut élever ses disciples aux plus grandes vertus, il
propose en exemple, les prophetes, son Pere et lui-méme, disant tant6t : «Ainsi ont-ils traité
les propheétes qui ont vécu avant moi ». Tantdt: « Apprenez de moi que je suis doux. » (35)
(Matth. V, 12 et XI, 29) ; et ailleurs : « Soyez miséricordieux comme votre Pere qui est dans
le ciel ». (Luc, VI, 36.)

Paul ne suit pas une autre méthode. Pour décider les Philippiens a la pratique de
I’humilité, il met en scéne Jésus-Christ; et ce nest pas seulement pour cette vertu, cest
aussi pour expliquer la charité envers les pauvres, qu’il rappelle ce grand modele en ces
termes « Vous connaissez la grace de Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui pour nous sest fait
pauvre, lorsqu’il était si riche ! » (II Cor. VIII, 9.) Il nest rien, en effet, qui excite une 4me
grande et sage a la pratique du bien, comme de lui faire comprendre que ses oeuvres la
rendront semblable a Dieu. Quel motif vaudra jamais celui-1a pour décider une volonté?
Paul le savait, aussi pour amener ses lecteurs a '’humilité, il a commencé par les prier et
par les conjurer; puis il a employé les paroles encourageantes: « Vous persévérez», disait-il,
«dans un seul esprit » ; et encore : « Ce qui est une preuve de leur perdition, et de votre
salut». (Philip. I, 27.) Mais il arrive enfin a son grand moyen de persuasion: « Soyez dans
la méme disposition et dans le méme sentiment ou a été Jésus-Christ, qui étant dans la
forme de Dieu, n'a point cru que ce fit pour lui une rapine et une usurpation détre légal

de Dieu, mais qui cependant sest anéanti, prenant la forme de lesclave (5, 6) ».

Mes freres, appliquez-vous, je vous en prie, élevez vos ames. Comme un glaive a dou-
ble tranchant, de quelque coté qu’il frappe, au milieu méme d’'innombrables bataillons, les
rompt facilement et les détruit, parce que, tranchant des deux cotés, il présente dailleurs
sa pointe a qui rien ne résiste : ainsi en est - il des paroles du Saint-Esprit. Oui, par la force
de ces paroles, les sectateurs d’Arius d’Alexandrie, de Paul de Samosate, de Marcel le Ga-
late, de Sabellius 'Africain, de Marcion le Pontique, de Valentin, de Manes, d’Apollinaire
le Laodicéen, de Photin, de Sophronius, tous les hérétiques, sans exception, sont tombés

sous les coups de Paul.

Invités a ce noble spectacle de leur défaite, conviés a voir toutes leurs phalanges abimées
d’un seul coup, réveillez-vous, pour ne pas perdre un seul trait de ce spectacle divin. Car
enfin, si dans les courses des chevaux et des chars, le plus beau coup de théétre pour vous
est de voir un des vaillants écuyers vaincre d'un élan triomphal tous les chars et tous les
écuyers ses rivaux, et parmi ces véhicules renversés, et au milieu de ses adversaires encore
sur le siége, arriver seul jusqua la borne, jusqu’a la barriere du combat, alors que de toutes
parts éclatent les applaudissements, et que les clameurs sélévent jusqu’aux cieux; alors que
le vainqueur, a qui la joie et les applaudissements semblent donner des ailes, achéve avec

ses coursiers de parcourir le stade : combien plus néprouverez-vous pas de bonheur, apres

50



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

quaidés de la grace de Dieu, nous aurons culbuté les bataillons des hérésies et les machines
de guerre du démon avec leurs écuyers eux-mémes, qui ne seront plus ensemble qu'un

monceau de ruines?

Mais, s'il vous plait, placons en ordre toutes ces hérésies. Quel ordre adopterons-nous,
celui de leur impiété, ou celui des temps? Suivons plutdt celui des temps; car, au point de

vue de I'impiété, il serait difficile de les classer.

Vienne d’abord Sabellius I'Africain. Que dit-il? « Pére, Fils, Esprit-Saint, trois noms et rien

de plus, désignant une seule personne ».

Marcion le Pontique nie la bonté de ce Dieu qui a créé toutes choses; il ne veut pas qu’il
soit pere du Christ, qui est bon; il en imagine un autre qui est juste, selon lui; quant au Fils,

il ne sest pas incarné pour nous.

Marcel, Photin, Sophronius prétendent que le Verbe est une « énergie », et que cette éner-
gie habite dans cet homme qui est né de la race de David, mais que ce nest pas une substance
hypostatique. Arius le reconnait comme Fils, mais de nom seulement. Cest une créature,
dit-il, et bien inférieure au Pere. Les autres hérétiques refusent une 4me a Jésus-Christ. Voy-
ez -vous tous les chars en ligne? Considérez aussi leur ruine compléte; voyez bien comment
Paul les choque et les renverse, mais tous, vous dis-je, d'un seul coup, d'un seul élan ! Et
comment les a-t-il renversés? « Prenez en vous », dit-il, « les sentiments de Jésus-Christ, qui
étant dans la forme de Dieu a cru, sans usurpation aucune, étre 1égal de Dieu ». Clest assez
pour briser Paul de Samosate, et Marcel; et Sabellius. Car il le déclare : « Jésus-Christ était
dans la forme de Dieu ». §'il était dans cette forme, comment donc, impie, oses-tu dire qu’il
a commencé en Marie, et quauparavant il nétait pas? Comment encore ne serait-il qu'une
(36) « énergie? » Car s’il dit: a Dans la forme de Dieu», il dit aussi: « Dans la forme desclave
». Lesclave en bonne forme, nest-il que lesclave en énergie, ou lesclave en nature? Certai-
nement, réponds-tu, lesclave formel, cest lesclave en nature. Donc aussi la forme de Dieu,
cest la nature de Dieu, et non une simple « énergie ». Ainsi succombent Marcelle Galate,

Sophronius et Photin.

2.

A Sabellius, maintenant. Lapotre dit « Comme il était dans la forme de Dieu, il n'a pas cru
que ce ft une usurpation pour lui, que détre Iégal de Dieu ». Qui dit égal, dit égal a un autre
: Iégalité ne peut se dire d’'une personne seule. Vous voyez donc ici la substance, 'hypostase
de deux personnes, et non pas de vains noms qui. ne sappliquent pas a des réalités. Par 1a
méme, le Fils unique vous apparait existant avant tous les siecles. Mais cela suffit contre ces

adversaires.

Contre Arius, que dirons-nous? Il fait le Fils d’une autre substance que son Pére. — Hé-

51



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

rétique, réponds-moi : que veut dire cette proposition : « Il a pris une forme desclave? » Il
sest fait homme, me répond-il. Donc aussi, puisqu’il était dans « une forme de Dieu », il
était Dieu; car dans les deux textes se trouve cette expression de « forme ». Si ce mot est
vrai dans un cas, il lest aussi dans l'autre: la forme desclave ici, cest 'homme en sa nature
donc aussi la forme de Dieu, cest Dieu dans sa nature. Lapdtre ne sen tient pas la ; mais
comme Jean I'Evangéliste, il atteste la parfaite égalité de Jésus-Christ avec Dieu, et montre
qu’il nest en rien inférieur au Pére « Il n'a pas regardé comme une usurpation détre légal

de Dieu».

Toutefois, nont-ils pas ici quelque subtilité a nous opposer?Le texte, disent-ils, affirme
précisément le contraire, puisqu’il dit: Etant dans la forme de Dieu, il n'a pas voulu étre
usurpateur de la nature de Dieu. — Mais s'il était Dieu méme, comment pouvait-il ravir
la nature divine? Se peut-il entendre un langage plus absurde? Dirait-on jamais ceci, par
exemple Etant homme, il na pas ravi la navire humaine? Quelqu'un pourrait-il ravir ce qu’il

est essentiellement?

Vous ne comprenez pas, répondent-ils; entendez ainsi le texte : Le Fils étant un Dieu
moindre, na pas usurpé légalité avec le Dieu grand, avec celui qui est plus grand que lui.
— Ainsi, pour vous, il y a un Dieu grand : et un Dieu petit ! Voila que vous introduisez
le paganisme dans I'Eglise. Chez les paiens, en effet, il y a petit et grand Dieu; en est-il de
méme chez vous? Je I'ignore. Dans les Ecritures, du moins, vous ne trouverez nulle part rien
de pareil : partout le grand, nulle part un petit. Car des qu’il est petit, comment est-il Dieu ?
S’iln’y a pas, a vrai dire, ’homme petit et ' homme grand, mais une seule nature d’homme;
si tout ce qui n’a pas cette nature, nest pas homme, comment sest-il trouvé un Dieu grand
et un Dieu petit en dehors de la nature divine? Qui est petit, nest pas Dieu: car partout nos
saints livres le proclament grand :«Le Seigneur est grand», dit David, « et dépasse toute
louange ». Il le dit du Fils aussi, car partout il I'appelle son Seigneur. — Ailleurs il sécrie :
« Vous étes grand, vous faites des merveilles, vous étes le seul Dieu ». Et encore : « Notre
Seigneur est grand, grande est sa puissance; sa magnificence est sans limites ». (Ps. XLVII,
1; LXXXV, 10; CXLIII, 3.)

Tout cela se dit du Pere, répliquent-ils; le Fils est petit. — Vous le prétendez, vous : mais
contre votre dire, I'Ecriture affirme du Fils ce quelle prononce du Pére. Ecoutez la parole de
Paul : « Nous attendons la bienheureuse espérance, et l'avenement de gloire du Dieu grand
». (Tit. I1, 13.) Lavénement ! Est-ce du Pére quon dit cela? Or, pour vous condamner mieux
encore, il a ajouté . Lavénement « du Dieu grand». Cette phrase a-t-elle jamais été dite du
Pere? Jamais ! Au reste, ce qu’il ajoute ne permet point un tel sens «Larrivée du Dieu grand
et notre Sauveur, Jésus -Christ ». Voila donc le Fils aussi déclaré grand ! Comment parlez-
vous donc de grand et de petit? — Ecoutez encore un prophéte qui lappelle : « CAnge du

grand conseil ». Quest- ce que ’Ange du grand conseil? Nest-il pas grand lui-méme? Celui

52



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

qui est le « Dieu fort », ne serait pas grand, mais petit? Comment ces impudents et criminels
sectaires osent-ils abuser des mots, jusqua dire. Un petit Dieu ? Souvent je rapporte leurs
propres termes, pour que vous en ayez horreur. — C#était un petit Dieu, disent-ils; et il n’a
pas été jusqua usurper le méme rang que le grand. — Quiest ceci? dites-moi; (cependant,
nallez pas croire que ces paroles absurdes soient de moi !) Mais d'apres leur opinion, le Fils
était petit, et bien inférieur (37) en puissance a son Pere : dés lors, comment aurait-il usurpé
légalité avec Dieu le Pére? Une nature inférieure ne peut, quelque usurpation quelle fasse,
devenir une nature supérieure. Ainsi '’homme ne pourra jamais se faire Iégal de I'ange; le

cheval ne pourrait, le voultt-il, arriver a étre selon la nature égal a 'Thomme.

Mais, laissant ce moyen, j'ai une question a vous faire. Par cet exemple de Jésus-Christ, que
veut établir saint Paul? Vous me répondrez qu’il veut conduire les Philippiens a 'humilité.
Alors, pourquoi nous proposer ce modele? Dés quon veut exhorter a 'humilité, on ne
sexprime pas ainsi. On ne dit pas Soyez humble, n'ayez pas de vous-méme des sentiments
aussi avantageux que de vos égaux; prenez modele sur cet esclave; il ne sest pas révolté
contre son maitre; imitez-le ! A un tel propos, vous répondriez : Ce nest pas la un type
d’humilité ! Sa révolte serait de l'arrogance! — Or, apprenez, impie, dont lenflure est dia-

bolique, apprenez ce que cest quhumilité:

En quoi consiste 'humilité? A navoir que d’humbles sentiments. Or, 'Thomme humble
par nécessité na pas pour cela d’humbles sentiments; le vrai humble shumilie lui-méme.
Je veux vous éclaircir ce point, appliquez-vous. Si, pouvant avoir des sentiments élevés de
soi-méme, un homme nen veut avoir que des idées modestes, il est humble de coeur. Mais
quiconque na d’humbles pensées que parce- qu’il ne peut en avoir de magnifiques, nest
pas humble tres-certainement. Par exemple , que lempereur se soumette a son sujet, voila
I’humilité de coeur, puisqu’il descend de son rang supréme; que le sujet s'incline devant lui,
au contraire, il nest pas humble pour cela; car il ne sest pas abaissé d'une plus haute position.
Il n'y a vraiment aucune place au sentiment de 'humilité, si vous ne pouvez méme pas étre
humble. Qu'un homme soit rabaissé malgré lui et par nécessité, cette soumission, bonne
en elle-méme, nest pas attribuable a ses sentiments, a sa volonté, mais a la nécessité. Or

tapeinophrosune, est un mot qui, par lui-méme, dit abaissement volontaire de lesprit.

3.

Voudrez-vous, dites-moi, louer pour son amour de la justice , '’homme qui se contient
dans les limites de ses propriétés , mais qui na aucun moyen de ravir celle dautrui? Non;
et pourquoi ? cest que la nécessité, 'impossible empéche quon ne juge de sa volonté. Dites-
moi encore: vanterez-vous, comme tranquille et paisible, le citoyen qui reste dans la vie
privée, lorsqu’il ne pourrait aucunement semparer d’'un pouvoir, d’'un tréone? Non encore,

il n'y a pas place au mérite. Car le mérite, sachez-le, ignorants, ne consiste pas a sabstenir en

53



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pareil cas, mais a pratiquer son devoir. Labstention ainsi entendue ne mérite pas le blame,
mais narrive pas non plus jusqua mériter Iéloge. Voyez plutét comment Jésus-Christ lui-
méme motive la louange des élus : « Venez, les bénis de mon Peére; possédez le royaume
qui vous a été préparé des la création du monde; car jai eu faim , et vous mavez donné a
manger; jai eu soif, et vous mavez donné a boire ». (Matth. XXV, 34,35.) II ne dit pas: Car
vous navez pas désiré le bien d’autrui; car vous n'avez pas volé; ce serait trop peu de chose;
mais: Vous mavez vu avoir faim, et vous mavez nourri. — Qui donc a jamais parlé de la
sorte de ses amis ou de ses ennemis? Quelqu’un a-t-il jamais loué Paul, mais que dis-je? Paul
1 Quelqu’un a-t-il jamais fait d'un homme vulgaire, I[éloge que vous, hérétique, vous faites
de Jésus-Christ, quand vous dites : II n'a pas usurpé une dignité qui ne lui appartenait pas?
— Louer quelqu'un de cette fagon, cest lui donner certificat de malice achevée. Pourquoi?
Clest quon donne ordinairement aux malfaiteurs des compliments négatifs, tels que celui-
ci: « Que ce lui qui volait, ne vole plus désormais ». (Ephes. IV, 28.) On ne parle pas sur ce
ton aux honnétes gens. On ne savise pas de louer celui qui na pas ravi une dignité qui ne

lui appartenait pas: quelle folie serait-ce de le vanter ainsi?

Dailleurs..... Mais appliquez-vous, je vous prie, mon raisonnement se prolonge... Qui
voudrait, surtout de cette maniére, exhorter a '’humilité? Un exemple ne doit-il pas toujours
étre plus grand et plus beau que la chose méme, objet de votre exhortation? Ira-t-on jamais
le prendre dans une sphere obscure et inférieure ? Non. Voyez plutdt Jésus-Christ exhortant
a faire du bien méme a ses ennemis; il se sert d'un grand exemple, celui du Pére « qui fait
lever son soleil sur les bons et « sur les méchants, et tomber sa pluie sur le «juste et sur
injuste ». (Matth.V, 45.)Veut-il exhorter a la douceur, il se pose en exemple : « Apprenez
de moi que je suis doux et (38) humble de coeur » (Jean, XIII, 14) ; et ailleurs : « Si jai
fait ainsi pour vous, moi votre Seigneur et votre Maitre, combien plus devez-vous le faire
vous-mémes? » (Matth. XI, 29.) Voyez-vous quel modele il choisit? Il ne faut pas en effet

qu'un modele soit inférieur : cest la une regle que nous gardons nous-mémes.

Or, dans la question présente, lexemple, entendu comme les hérétiques, mapproche méme
pas du terme ot il doit nous conduire. Comment cela? Clest que, si vous me proposez un
esclave comme modele, cest un étre inférieur, soumis par droit & un plus grand que lui
: je n'y reconnais point d’humilité. Cest le contraire que vous deviez faire; il fallait nous
montrer un plus grand obéissant a un plus petit. Mais comme l'apdtre ne trouvait en Dieu
rien de semblable, je veux dire, une personne plus grande et une autre moindre, il a établi

leur parfaite égalité.

Si le Fils avait été inférieur au Pere, son exemple ne valait plus et ne pouvait servir a
saint Paul, pour commander '’humilité. Pourquoi? Parce qu’il n'y a pas d’humilité a ne pas

attaquer plus grand que soi, a ne pas usurper une dignité, a obéir jusqua la mort.

Souvenez-vous, dailleurs, d'une recommandation qui accompagne cet exemple. Saint

54



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Paul disait tout a 'heure : « Que chacun de vous par esprit d’ humilité croie les autres au-
dessus de soi ». — « Que chacun croie », dit-il; en effet, puisqua légard de la nature vous
étes une méme chose, et que la grace que vous avez regue de Dieu vous rend tous égaux,
I’humilité ne peut plus étre que dans les sentiments. Mais quand il parle de plus petits et
de plus grands, il ne dit plus : Supposez et croyez; mais : Honorez ceux qui sont au-dessus
de vous; cest sa parole dans un autre passage : « Obéissez a vos supérieurs et soyez-leur so-
umis ». (Hébr. XIII, 17.) Au cas actuel, saint Paul demande la soumission d’apres la nature
méme des choses; tandis quau cas précédent, elle doit venir de notre libre jugement. « Que
chacun par un sentiment d’humilité croie les autres au-dessus de soi » :et cest bien la ce

qua fait Jésus-Christ lui-méme.

Ces réflexions suffisent a renverser le systeme hérétique. Il nous reste a exposer notre
doctrine. Auparavant résumons ici cette controverse: Non, saint Paul, conviant les fideles
a la pratique de I'humilité, na pas dt produire en exemple un inférieur obéissant a un
supérieur. S’il avait voulu précher simplement lobéissance, celle que des serviteurs doivent a
leur maitre, a la bonne heure | Mais lorsqu’il s'agit de conseiller a ’homme libre de sabaisser
devant ’homme libre, que peut faire en pareil cas la soumission de lesclave a son maitre?
de l'inférieur envers son supérieur? — Aussi bien n’a-t-il pas dit que le plus petit obéisse
au plus grand; mais obéissez-vous les uns aux autres, bien que vous soyez dégale dignité. «
Croyez les autres au-dessus de vous ». Pourquoi na-t-il pas cité plutot lobéissance imposée
ala femme? Ainsi que la femme obéit au mari, aurait-il dit, ainsi vous-mémes obéissez. S’il
na pas apporté lexemple des époux, entre lesquels, apres tout, se trouve égalité et liberté;
s'il I'a évité, parce qu’il s’y rencontre cependant une certaine dépendance, combien moins
aurait-il mis en avant lexemple de lesclave ? — Au reste, jai commencé par faire remarquer
quon ne louera personne, quon ne voudra pas méme citer qui que ce soit, pour le seul
mérite de ne pas étre un criminel. Pour célébrer, la chasteté d'un homme, on ne dira jamais
qu’il ne fut point adultére; on le vantera, par exemple, de n'avoir pas méme usé de son
épouse. Sabstenir d’actions honteuses ne sera jamais a nos yeux un sujet de gloire; la gloire

ici serait ridicule.

Jai ajouté que « la forme de lesclave » était vraie, et rien moins que lesclave lui-méme par
conséquent que « la forme de Dieu » est parfaite et rien moins que Dieu. Mais pourquoi est-
il dit, non pas qu’il a été fait dans la forme de Dieu, mais qu’ « il y était? » Cette expression
équivaut a celle-ci : « Je suis celui qui suis ». La forme, en tant que forme, annonce identité
de nature; il ne se peut que la forme soit la méme quand lessence est différente; que, par
exemple, Thomme ait la forme angélique; que la brute ait la forme humaine. Alors, concluez

: Quest-ce que le Fils?

En nous, il est vrai, en nous qui sommes composés de deux substances, la forme appar-

tient au corps : mais en CELUI qui était parfaitement simple et sans composition, la forme,

55



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

évidemment, appartient a son essence et la désigne.

Que si, parce que le texte porte « en forme de Dieu ¢ », en morphe Theou, sans article,
vous prétendez que le Pére nest pas désigné ici, je vous montrerai en maints passages le Pére
désigné par le mot Dieu sans article. Pourquoi vous annoncé-je d’autres textes; d’abord,
celui-ci men donne une preuve immédiate : il n’a pas cru étre usurpateur, quand il sest
cru légal « de Dieu», et non pas « du » Dieu (Theo simplement); il na pas mis l'article,
bien qu’il parlat du Pere. — Volontiers jajouterais mes autres citations ; mais je crains de
fatiguer vos esprits. Du moins que vos mémoires retiennent ce que nous avons dit pour
renverser les systémes ennemis. Arrachons les épines (du doute et de lerreur), puis nous
sémerons la bonne semence, aprés avoir détruit les ronces maudites et rendu a la terre
de nos coeurs un champ libre et reposé; il lui faut, en effet, dépouiller toute la végétation
vicieuse des doctrines étrangeres, pour quelle puisse ensuite recevoir avec pleine vertu les

divines semences.

4.

Rendons graces a Dieu pour I'instruction que nous venons dentendre; demandons-lui qu’il
nous accorde de la garder et de la retenir, afin que, peuple et prédicateur, en recueillent
la joie , et les hérétiques la confusion. Supplions-le qu’il daigne aussi, pour la suite de ce
discours, nous ouvrir la bouche, et nous inspirer pour l'instruction des moeurs. Prions-le
qu’il nous donne une vie digne de notre foi, afin que, vivant pour sa gloire, nous ne fassions
jamais par notre faute blasphémer son saint nom. « Malheur a vous », est-il écrit, « parce

qu’a cause de vous le nom de Dieu est blasphémé ».

Si, lorsque nous avons un fils, (et que pouvons-nous avoir de plus proche qu'un fils?) et
que nous sommes, a cause de lui, en butte aux outrages, nous le renions, nous le détestons,
nous le rejetons; combien plus voyant des serviteurs ingrats, blasphémateurs et outrageux,
Dieu ne devra-t-il pas les rejeter et les hair? Et devenus les objets de cette aversion, de
cette haine de Dieu, qui donc recevra, qui protégera ces misérables? Personne, Satan et
les démons exceptés. Et cette proie du démon, quel espoir de délivrance lui reste? Quelle

consolation dans sa triste vie?

Tant que nous sommes dans la main de Dieu, nul ne peut nous en arracher, tant elle

®Les faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d’'un
diapres la rumeur publique, et d’ailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Cimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné & mourir, par
son pere, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son
histoire sont controuvés, on plutdt le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice
empoisonnée par imprudence, I'héritier du tréne auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais I'histoire nous montre Valens dans lempereur bralé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a [époque o parlait saint Jean Chrysostome.

56



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

est puissante. Mais une fois tombés hors de cette main, de cette puissance secourable, nous
sommes perdus, exposés en proie a tous les ravisseurs, jetés sous tous les pieds qui voudront
nous fouler, pareils a des murs croulants, a une haie renversée. Quand la muraille est faible,
chacun facilement lui donne l'assaut ; et ce que je vais dire de Jérusalem, ne sapplique pas

seulement a la cité sainte, mais, sachez-le, a tout homme. Or, quest-il écrit de Jérusalem ?

«Je chanterai au peuple que jaime le cantique que mon bien-aimé a composé pour sa
vigne. — Mon bien-aimé avait une vigne sur une colline, dans un lieu fertile. — Je l'ai close,
je l'ai environnée d’'un fossé, et jai planté un cep de Sorech ; j’ai bati une tour au milieu, jy
ai construit un pressoir, et jai attendu quelle me produisit des raisins, et elle na produit
que des épines. — Maintenant donc, vous, habitants de Jérusalem , et vous, hommes de.
Juda, soyez juges entre moi et ma vigne. — Qu’ai-je di faire de plus a ma vigne, et que je
naie point fait? Car jai attendu quelle produisit du raisin; elle n'a produit que des épines.
— Maintenant donc je vous montrerai ce que je veux faire a ma vigne. Jen arracherai la
haie, et elle sera exposée au pillage; jen détruirai la muraille, et elle sera foulée aux pieds.
— Et jabandonnerai ma vigne; elle ne sera plus taillée ni labourée; les épines y monteront,
comme dans une terre inculte, et je commanderai aux nuées de ne plus lui épancher leurs
ondes. — La vigne du Seigneur des armées,. cest la maison d’Isra¢l, cest 'Thomme de Juda,
autrefois son plant choisi. — Jai attendu qu’ils fissent des actions de droiture, ils nont en
faute que I'iniquité; et au lieu de la justice que jattendais, jentends la clameur qui les accuse
». (Isaie, V, 1-7.)

Toute 4me trouve ici sa lecon. Car lorsque le Dieu de toute bonté a comblé la mesure
de ses bienfaits ; et que '4me, au lieu de raisin, a produit les épines, Dieu arrache la haie,
détruit le mur, et nous sommes en proie aux ravisseurs. Ecoutez comment et avec quelle
douleur un autre prophete a dépeint cet état : « Pourquoi, mon Dieu, avez-vous détruit sa
muraille? Pourquoi est-elle ravagée par tous les passants du chemin? Le sanglier de la forét
I'a dévastée; toute béte sauvage y a pris sa pature ». (Ps. LXXIIX, 13, 14.) Sans doute, il parle
plus haut du Mede et du Babylonien ; mais ici il ne le (40) désigne méme pas. Ce sanglier,
cette béte solitaire et sauvage, cest le démon et ses puissances infernales. « Solitaire et sau-
vage sanglier » désigne et dépeint son impureté et sa férocité. Pour donner une image de
ses instincts rapaces, les saints livres le comparent au « lion qui rode en rugissant, cher-
chant qui il pourra dévorer». (I Pierre, V, 8.) Pour nous signaler ses poisons dangereux et
mortels, ils l'appellent serpent et scorpion. « Foulez aux pieds », est-il dit, « les serpents, les
scorpions, et toute la puissance de lennemi ». (Luc, X,19.) Pour nous faire comprendre a la
fois son poison et sa force , ils le nomment dragon ; ainsi dans ce passage : « Le dragon que
vous avez fait pour s’y jouer». (Ps. CIII, 26.) Au reste, dragon, serpent, aspic, sont des noms
que I'Ecriture lui donne partout; comme a une béte tortueuse, d’aspects variés et de force
redoutable, qui agite, trouble, bouleverse toutes choses dans les hauteurs comme dans les

abimes.

57



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Toutefois ne craignez pas, ne perdez pas courage; veillez seulement, et il ne sera plus
qu’un faible passereau. « Foulez aux pieds », a dit le Seigneur, «les serpents et les scorpions

». Lui-méme, si nous le voulons, le jettera sous nos pieds comme une vile poussiere.

5.

Mais qu'’il est ridicule, ou plutot qu’il est malheureux de voir qu’un étre destiné a ramper
sous nos pieds, plane en vainqueur sur nos tétes ! Et comment cela se fait-il? Par notre faute
!' Il grandit, si nous -voulons; et si nous voulons, il se rapetisse. Soyons bien a nos intéréts,
serrons-nous autour de notre Roi : dés lors, il samoindrit, et n'a pas plus de pouvoir contre
nous qu'un petit enfant. Mais si nous nous éloignons de notre Roi supréme, il se redresse,
il frémit, il aiguise ses dents homicides, parce qu’il nous trouve privés de ce puissant auxi-
liaire. Il n'attaque , en effet, que dans la mesure que Dieu permet. S’il nosait, par exemple
, envahir un troupeau de pourceaux, avant que le Seigneur ne lui en et donné permis-
sion , bien moins le ferait-il sur les &mes humaines. Dieu permet ses attaques, dailleurs,
ou pour instruire, ou pour punir, ou méme pour glorifier davantage ses élus. Voyez-vous,
par exemple, que loin de provoquer Job, le démon nosait méme approcher de lui, qu’il le

craignait, qu’il tremblait ?

Mais que parlé-je de Job? Judas, Judas lui-méme ne devint la proie du démon et son
entiere conquéte; que quand Notre-Seigneur eut retranché ce traitre du college sacré des
apotres. Jusque-1a Satan le tentait au dehors, et nosait faire irruption jusque dans son dme.
Mais dés qu'il le vit retranché du saint bercail, il 'attaqua plus furieusement qu'un loup ne

ferait jamais , et il ne lacha cette proie quiapres lui avoir donné une double mort.

Ce douloureux chapitre a été, du reste, écrit pour notre instruction. Ne demandez pas
ce que nous avons gagné a savoir que Jésus-Christ ait été trahi par I'un des douze intimes
quel est ici notre profit , quel est notre avantage? Il est grand, vous répondrai-je. Si nous
comprenons bien le motif, qui détermina ce perfide & un pareil complot, nous veillerons a

ne pas nous laisser entrainer par une cause semblable.

Comment donc Judas en vint-il a se perdre? Par avarice. Il était voleur, et cette maladie
le rendit fou au point de lui faire livrer Notre-Seigneur pour trente pieces d'argent. Quelle
plus honteuse folie ! rien au monde négalait, rien ne pouvait valoir lobjet sacré de cette
trahison; et « Celui » devant qui les nations sont comptées comme un néant, il le livre
pour trente piéces d'argent! Tant est lourde la tyrannie de l'avarice, tant elle est capable de
dégrader une 4me! Livresse méme produit clans 'ame un délire moins grand que l'avarice.
La folie, I'idiotisme frappent moins fort que la passion de l'argent. Car, dis-moi , aveugle
apotre, quelle raison a déterminé ta perfidie ? Obscur et inconnu, tu fus, par le Seigneur,
appelé, placé méme au rang des douze; il te communiqua sa doctrine, il te promit des biens

inappréciables, il te fit produire des miracles méme; sa table, ses voyages, sa conversation,

58



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

il partageait tout avec toi, comme avec tes collegues de l'apostolat. Tant de bienfaits ne
suffirent donc pas a tarréter ? Quel si grand mobile alors te rendit traitre? Avais-tu, scélérat,
le moindre sujet de plainte; ou plut6t de quels biens ne tavait-il pas accablé? Connaissant
ton infame dessein , il ne cesse de te donner tout ce qu’il a. Souvent il répeéte : « Un de
vous me trahira» (Matth. XXVI, 21); souvent il te désigne, en tépargnant toujours; il sait
ce que tu es, et ne te chasse pas du sacré college. Il te supporte encore, et comme si tu étais
toujours un membre légitime de ce corps (41) vénérable, un des douze intimes, il thonore,
il te chérit. Enfin, 6 crime, tu le vois ceint d’un linge, et de ses pures mains lavant tes pieds
impurs; rien ne tarréte; tu continues a voler le bien des pauvres ; et le Seigneur le supporte
encore pour tempécher de faire le dernier pas; mais rien ne peut changer ta détermination.
Et pourtant, quand tu serais une béte féroce, une pierre méme, tant de bienfaits regus, tant
de miracles opérés, cette doctrine sublime de 'Evangile enfin, ne devait-elle pas te fléchir?
Heélas! jusque dans cette dégradation bestiale, le Seigneur te poursuit de ses appels; malgré
cette pétrification de ton coeur plus dur que les rochers, ses oeuvres merveilleuses t'invitent

au retour: mais en vain. tout cela ne peut amender Judas.

Peut-étre, mes fréres, cet exceés de folie dans un traitre vous étonne; ah! que sa plaie hon-
teuse vous fasse trembler! La cupidité, D’amour de l'argent I'a fait ce que vous voyez. Arra-
chez de vos coeurs cette passion, qui enfante de telles maladies de I'ame, qui fait les impies,
qui nous conduirait, méme apres mille bienfaits de la bonté de Dieu, a le méconnaitre et a
le renier. Arrachez cette passion, je vous en supplie; ce nest pas une maladie légere; elle sait
produire mille morts tres-cruelles. Nous avons vu le mal de Judas craignons d’y succomber
nous-mémes. Son histoire a été écrite pour nous préserver de tels malheurs ; tous les évan-
gélistes lont racontée, pour nous apprendre le désintéressement. Fuyez donc, et de loin,
le vice contraire : I'avarice se reconnait non-seulement dans le désir de beaucoup dargent,
mais dans le simple désir de l'argent. Cest déja avarice grave, que de demander au-dela du
besoin. Sont-ce des talents dor qui ont poussé Judas a la trahison? Trente deniers lui ont
suffi pour livrer le Seigneur. Ne vous souvient-il plus de ce que jai dit déja, que le désir
exagéré de l'argent se manifeste non pas seulement en acceptant une somme considérable,
mais plus encore en recevant une somme chétive? Voyez quel grand crime commet Judas

pour un peu dor ! que dis-je pour un peu dor, pour quelques piéces d'argent !

6.

Non, non, jamais I'avare ne contemplera Jésus-Christ face a face; cest 13, je le répéte, une
impossibilité. Lavarice est la racine de tous les péchés. Que. s’il suffit d'un seul, pour perdre
la gloire éternelle, ou donc sera placé celui qui apportera, au jugement de Dieu, la racine
de tous les péchés? Le serviteur de 'argent ne peut étre le vrai serviteur de Jésus-Christ.
Ceest lui-méme qui a proclamé cette incompatibilité absolue. « Vous ne pouvez », a-t-il dit,

« servir Dieu et Mammon »; et encore : « Nul ne peut servir deux maitres » (Matth. VI, 24),

59



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

car leurs volontés sont contraires. Jésus-Christ vous dit : Pitié¢ pour les pauvres! Mammon
reprend : Prenez ce qu’ils possédent. Jésus-Christ : Donnez-leur ce que vous avez | Mam-
mon : Ravissez méme ce qu’ils ont. Voyez-vous le combat? Voyez-vous la guerre? Faut-il
vous montrer comment personne ne peut servir ces deux maitres, mais comment 'un des
deux sera nécessairement méprisé? Nest-ce pas la une vérité d’'une clarté qui n'a pas besoin
de commentaire Comment ? cest quen fait nous voyons Jésus-Christ méprisé et Mammon
en honneur ! Sentez-vous déja 'amertume de ces paroles? Et si les paroles sont ameres , que
ne sont pas les faits eux-mémes? mais la maladie qui nous travaille, nous empéche de sentir
la gravité des faits. Dés que nous commencerons a nous dégager des étreintes de cette pas-
sion, notre esprit jugera sainement des choses. Mais une fois sous lempire de cette fievre
de lor, notre ame se complait dans son mal, perd absolument la faculté de juger, et voit se
corrompre le tribunal méme de sa conscience. Jésus-Christ prononce: « Si quelqu’un ne
renonce pas a tout ce qu’il possede, il ne peut étre mon disciple ». (Luc, XIV, 33.) Mam-
mon réplique : Arrache le pain a I'indigent. Jésus-Christ Habillez sa nudité ! Mammon :
Volez-lui jusqua ses haillons. Jésus-Christ : Ne méprisez pas votre propre sang et ceux de
votre maison. Mammon : Pour ton sang et ta maison, point de pitié¢; quand ce serait un
pere, quand ce serait une mere, méprise-les. Et que parlé-je de pére et de mére ? Sacrifie, je
le veux, jusqu’a ton ame. Il commande, on lécoute. Hélas! hélas ! ce maitre qui vous impo-
se des lois si cruelles, si inhumaines, si sauvages, nous trouve obéissants, plutot que Celui
dont le joug est léger et les commandements si salutaires. De la, lenfer; de la, le feu; de la

ce fleuve de flammes et ce ver qui ronge éternellement.

Je le sais : beaucoup ici ne sont point charmés de nous voir traiter ce sujet menagant; mais
moi-méme, cest malgré moi que j'y touche : (42) quai-je, enfin, a y gagner? Ah ! bien mieux
aimerais-je a vous entretenir continuellement des biens du royaume céleste, de ce repos,
de ces ondes qui désaltérent pleinement, de ces paturages verdoyants et joyeux, comme les
appelle le prophete : « Il ma élevé aupres des eaux rafraichissantes, il ma placé au milieu
de gras paturages ». (Ps. XXII, 2.) Oui, jaimerais a vous parler de ce lieu, dou sont bannis
la douleur, le deuil, les chagrins. J'aimerais a. raconter le bonheur quon goftite dans un
séjour avec Jésus-Christ, bien qu’il dépasse tout langage et méme toute pensée. J'aimerais
néanmoins a user toutes mes forces sur cet éternel et délicieux sujet, mais que ferais-je
alors? Car il nest pas possible de parler de royaume a un malade bralé par la fievre. Tant
que dure son périlleux état, il faut traiter de sa guérison; tant que la peine et le chatiment le
menacent, il messiérait de lui parler de gloire. On n'a qu'un but, en ce cas; cest de le sauver
de la peine, du supplice; si nous natteignons ce premier résultat, comment espérer l'autre?
Continuellement donc je vous entretiens du mal a redouter, pour vous faire arriver au bien
que vous désirez. Car si Dieu lui-méme nous a menacés de lenfer, cest pour que personne
ne tombe en enfer; cest pour que tous nous arrivions a la couronne. Ainsi nous-mémes

nous ne cessons pas de vous parler denfer, pour vous relever jusqua lespoir d’un trone,

60



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pour fléchir d'abord vos coeurs sous la crainte et les décider a pratiquer ce qui fait mériter

la palme.

Veuillez donc supporter sans chagrin le poids de nos paroles. Ce poids de ma parole aura
lavantage d'alléger vos ames du fardeau de leurs péchés. Le fer, aussi, les marteaux ont du
poids; et cependant on fabrique avec eux les vases dor et d’argent; on redresse les objets tors;
si les outils étaient moins lourds, ils deviendraient impuissants a redresser un corps tordu.
Ainsi le poids de nos reproches peut fagonner vos ames au bien. Ne cherchez donc pas a
éviter ni leur pesanteur, ni leurs coups salutaires; on ne vous blesse jamais pour briser et
déchirer vos ames, mais pour les corriger.Nous savons, en effet, grace a Dieu, dans quelle
mesure il faut frapper , et quelle doit étre I'intensité de nos coups, afin que, sales jamais
briser le vase, ils puissent le guérir, le restaurer, le remettre en état de servir au divin Maitre;
de telle sorte que la réparation le présente avec un nouveau lustre, avec une forme et une
ciselure irréprochable, au grand jour ou doit couler le fleuve de feu, et qu’il ne devienne

pas la pature du btcher que léternité entretiendra.

Si vous ne passez ici-bas par le feu de la parole , vous passerez infailliblement dans l'autre
vie par le feu de lenfer, puisque « le jour du Seigneur se révélera par le feu ». (I Cor. I11, 13.)
Mieux vaut qu'un instant notre parole vous briile, que la; flamme dont parle ici l'apotre. Cet
avenir éternel, en effet, est d'une certitude absolue; souvent je I'ai prouvé par des raisons
sans réplique; les saintes Ecritures suffiraient pour vous en donner la pleine conviction.
Mais plusieurs étant portés a la discussion, nous y avons ajouté maints raisonnements. Rien
nempéche que maintenant méme nous ne les apportions encore. — Qu’avions-nous dit?
Dieu est juste, nous l'avouons; gentils et juifs, hérétiques et chrétiens. Or, bien, des pécheurs
sortent de ce monde sans étre punis; bien des hommes de vie vertueuse en sont sortis de leur
coté apres avoir subi mille calamités. Dong, si Dieu est juste, en quel lieu donnera-t-il aux
uns la récompense, aux autres le supplice, s'il n'y a pas denfer, s'il n'y a pas de résurrection?
Ce raisonnement, répétez-le toujours aux autres et a vous-mémes; il ne vous laissera pas
un doute sur la résurrection. Or, quand on croit a la résurrection, sans ombre de doute, on
apporte tous les soins, toute l'attention possible a mettre son 4me en état de gagner les biens
éternels. Puissions-nous tous y parvenir, par la grace et bonté de Notre-Seigneur Jésus-
Christ, a qui appartient, en 'unité du Peére et du Saint-Esprit, la gloire, lempire, I'honneur,

maintenant et toujours, et dans les siecles des siecles. Ainsi soit-il.

HOMELIE VII.

SOYEZ DANS LES MEMES SENTIMENTS QUE JESUS-CHRIST, QUI AYANT LA FOR-
ME DE DIEU, N’A PAS CRU QUE CE FUT POUR LUI UNE USURPATION D’ETRE
EGAL ADIEU, MAIS QUI SEST ANEANTI LUI-MEME EN PRENANT LA FORME
D’ESCLAVES ETC. (JUSQU’AU VERSET 11.)

61



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

43
Analyse.

1. Le Seigneur Jésus ne craignant pas quon 'accusat de rapine pour son titre et sa nature
dégal de Dieu, ne craint pas de déposer ce titre, de cacher cette nature. Il sanéantit par

humilité et non par nécessité.

2. 1l est fait semblable a '’homme, parce qu’il en prend la nature, — mais non, comme le
veut Marcion, par un faux semblant d’incarnation. — Il sanéantit, mais sans cesser détre

Dieu, comme le voudraient Paul de Samosate et Arius.

3. Son incarnation ne nuit pas a sa nature divine. — Son obéissance humble jusqua la

mort de la croix nempéche pas son égalité avec Dieu le Pere.
4. Grandeur du nom de Jésus, qui lui a été donné en récompense.

5 et 6. Lhumilité nous éléve au-dessus de nous-mémes. Lorgueil nous ravale au-dessous
de la brute.

1.

Nous avons exposé et réfuté les systemes hérétiques; il est temps, maintenant, de développer
nos saintes vérités. Ces paroles : « Il ma pas cru usurper », d'apreés eux, ne signifient que :
« Il n’a pas usurpé ». Dapres nous, et nous l'avons fait voir, ce sens est ridicule et absurde,
puisque jamais on ne pourrait, dans un sens pareil, trouver dans ce passage une exhortation

a '’humilité; puisquon ne pourrait louer ainsi Dieu, ni méme un homme vulgaire.

Que devons-nous donc croire ici? Appliquez-vous, mes fréres, a bien suivre notre dis-
cours. Cest le préjugé du grand nombre, que s’ils se conduisent avec humilité, ils com-
promettront leur dignité personnelle, perdront dans lestime publique, et descendront au-
dessous de leur niveau réel. Lapotre combat cette crainte orgueilleuse, et, pour montrer
que tels ne doivent pas étre nos Sentiments, il monte jusqu’a la divinité méme : ce Dieu,
Fils unique, qui est .dans la forme de Dieu, qui na rien de moins que son Pere, qui lui est
égal , na pas regardé, nous dit-il, comme une rapine ni comme une usurpation son égalité

avec Dieu. Or, comprenez bien ces derniéres paroles.

Un bien que vous auriez ravi ou que vous posséderiez sans aucun droit, vous noseriez
pas le déposer méme un instant; vous craindriez de le perdre, den déchoir; aussi le gardez-
vous continuellement ;en vos mains. Au contraire, celui qui tient de la nature une dignité
quelconque, celui-1a ne craint pas de descendre de sa dignité, parce qu’il n'a pas a redouter
de la perdre. Un exemple. Absalon avait ravi le pouvoir; il naurait osé I'abdiquer. Autre
exemple. Mais . ne vous troublez pas si nos comparaisons ne peuvent représenter parfaite-

ment et intégralement leur objet cest le propre de ce genre darguments de laisser a lesprit

62



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

plus a deviner qu’ils nexpliquent. Je dis donc : Un usurpateur, révolté contre son prince, lui
a ravi le sceptre : ne craignez pas qu'il ose ni déposer le pouvoir, ni dissimuler méme cette
autorité qu’il a ravie ; dés qu’il la dissimule, il la perd. Au reste cet exemple sapplique a
tout bien ravi : le ravisseur toujours veille sur sa proie, et la garde continuellement; s’il sen
dépouille un instant, il la perdra; de sorte quon peut dire en général, que tout voleur craint
de se séparer de lobjet volé, et qu’il garde toujours le bien sur lequel il a mis la main; tandis
qu’une crainte semblable ne se rencontre pas dans ceux qui ne possédent rien par rapine:
ainsi 'homme craint bien peu de perdre sa raison, qui fait sa dignité.... J'avoue, toutefois, ne
pas trouver dexemples satisfaisants : nous ne tenons, pauvres humains, aucune royauté de
par la nature; aucun bien méme ne nous est naturel, puisque tous et chacun appartiennent

essentiellement et en toute propriété a Dieu seul.

Que dirons-nous donc? Que le Fils de Dieu na pas appréhendé de descendre de sa dignité,
bien str qu’il était de la recouvrer; et qu’il I'a cachée sans croire pour cela samoindrir. Aussi
lapdtre n'a-t-il pas dit de Jésus-Christ qu’il « n'a pas usurpé », mais bien quil « n'a pas
cru (44) « usurper». Sa souveraineté, en effet, ne venait ni de rapine, ni de donation faite
par autrui elle était sa nature, et par suite immuable et assurée. Aussi n’hésite-t-il pas, roi
supréme, a revétir lextérieur d'un de ses sujets. Un tyran craint de dépouiller a la guerre son
manteau de pourpre; un roi sen défait avec confiance. Pourquoi? Parce qu’il na pas usurpé
le commandement. Il est loin de ressembler a 'usurpateur qui ne sen dépouille jamais; il le
dissimule et le cache, parce qu’il le posséde par nature et qu’il ne peut le perdre. Je conclus
[¥galité avec Dieu nétait pas pour Jésus-Christ une usurpation, mais bien sa nature méme

; aussi sest-il anéanti.

Mais ou sont ceux qui prétendent qu’il subit alors une nécessité, qu’il fut réduit a se so-
umettre? Il sanéantit « lui-méme », a dit saint Paul ; il shumilia « lui-méme» , il « se fit »
obéissant jusqua la mort. Comment il « sanéantit » , l'apdtre le montre : « en prenant « la
forme de lesclave, en se faisant a la a ressemblance des hommes , étant reconnu « homme
par tout son extérieur ». Il se rappelle qu’il vient décrire : « Que chacun croit les autres
au-dessus de soi ». Aussi ajoute-t-il de Jésus-Christ lui-méme : « Il sest anéanti ». En effet,
s'il avait subi l'abaissement, mais non spontanément, mais non d’apres sa volonté méme,
ce nelt pas été un acte d’humilité. S’il na pas su, par exemple, que ce sacrifice lui était
demandgé, cette ignorance en lui est une imperfection. A-t-il seulement attendu, faute de
la connaitre, I'heure ou il devait l'accomplir? Encore, ici, cest une ignorance du temps. Et
s'il a connu lobligation de le faire et I'heure de 'accomplir, pourquoi direz-vous qu’il ait
été Contraint de se soumettre? — Pour montrer, direz-vous, la prééminence de son Pere
sur lui. — Mais alors il aboutissait a montrer non pas la prééminence de son Pere, mais sa
propre bassesse. Car le nom de Pére ne sufhit-il pas pour indiquer la prérogative du Pere ?
Or, a cette seule exception pres qu’il nest point le Pére, nous trouvons dans le Fils identité

complete et en tout avec le Pere. Ce titre de Pere, évidemment, ne peut passer au Fils sans

63



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

absurdité. Mais, je le répéte, ace titre seul excepté, tout ce que posséde le Pere appartient

au Fils en toute communauté.

2.

Les marcionites, prenant le texte au pied de la lettre, aiment a rappeler qu’ici il est écrit
: quil a été fait a « la ressemblance d'un homme », et non pas qu’il sest fait homme. —
Mais comment pourrait-on étre fait a la ressemblance d'un homme? En revétant une vaine
ombre? Des lors, cest un fantdme; ce nest plus rien de semblable 4 'homme. Le semblable
de’homme, cest un autre homme. D’ailleurs que répondrez-vous au texte de saint Jean : Le
« Verbe sest fait chair » , sans contredire notre apotre saint Paul lui-méme, qui dit ailleurs :

« A la ressemblance d’une chair de péché? »

« Et par tout son extérieur, il a été trouvé « comme un homme » .Voila, disent-ils en-
core Par lextérieur, et comme un homme. Or, étre comme un homme, étre un homme par
lextérieur, cest tout autre chose quétre un homme par nature. — Vous voyez, mes fréres,
avec quelle ingénuité et quelle assurance je vous rapporté tes objections des adversaires?
La victoire, en effet, ne peut étre splendide et surabondante, qu’a la condition que nous ne
dissimulerons en rien la force apparente de leurs difficultés. Dissimuler serait une ruse plu-
tot qu'une victoire. Que disent donc les hérétiques? Ne craignons pas de le répéter. Autre
chose détre homme par lextérieur, autre chose de létre par nature; et de méme Autre chose

détre dans la ressemblance d'un homme, ou détre simplement homme.

Je réponds : Alors aussi prendre la forme desclave nest pas prendre la nature desclave. Il
y a contradiction dans les termes. Pourquoi ne détruisez-vous pas tout d’abord cet antago-
nisme? Car .si le texte que vous citez plus haut nous bat selon vous, celui-ci évidemment
vous bat a votre tour. Lapdtre na pas dit : Comme une forme desclave ; ni : A la ressem-
blance d'une forme desclave ; ni : Dans lextérieur d'une forme desclave; mais simplement :
«Il a pris forme desclave ». Que voulait-il dire ici? Est-ce encore la une contradiction dans

les mots? A Dieu ne plaise !

Toutefois, sur ce texte méme, ils nous jettent une facétie froide et ridicule. Il a pris forme
desclave, répondent-ils, lorsque, ceint d’'un linge, il a lavé les pieds de ses disciples. Mais
est-ce la forme desclave? Non, non, cest oeuvre et role desclave; or assumer role desclave
et prendre forme desclave, voila choses bien différentes. Pourquoi n’a-t-il pas dit: Il fit une
oeuvre desclave? telt été plus clair. Jamais, dans I'Ecriture, le mot « forme » nest employé
pour le mot « oeuvre». La différence (45) de signification est complete : 'un est un nom
de nature, l'autre un nom demploi. Dans le langage ordinaire non plus , nous nemployons

jamais concurremment les termes couvre et forme.

Au sens méme des adversaires, Notre-Seigneur na pas fait oeuvre desclave, il ne sest pas

ceint d'un linge, puisque son corps nétant, selon eux, que fantastique, la scéne entiere était

64



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sans vérité. §'il navait point de mains, comment lavait-il? s'il avait point de reins, comment
aurait-il pu se ceindre d’un linge? Quel genre de vétements aurait-il pu prendre; car il est
dit qu’ « il reprit ses vétements? » Comme il est donc impossible de trouver ici une véritable
action , réellement faite, mais une pure illusion, avouez qu’il n'a pas méme lavé les pieds
des disciples ! Si cette nature incorporelle apparut dans la chair, mais sans avoir de corps,

qui donc a lavé les pieds des apdtres ?

Et contre Paul de Samosate, que dirons-nous? Que dit-il lui-méme, d’abord, ce sectaire?
La méme chose absolument que Marcion. Aussi lui répondons-nous : Celui qui a simple-
ment la nature humaine, un homme pur et simple, ne sanéantit pas a laver les pieds de
ses compagnons de service. — Car ce que nous avons établi contre les ariens sapplique a
ceux-ci également. Entre eux, toute la différence est une faible distance de temps ; les uns
comme les autres font du Fils de Dieu une créature. Que suffit-il de leur répondre? Qu'un
homme, pour laver dautres hommes, ne sanéantit pas, ne se dégrade pas. Si, nétant qu'un
homme, il n'a pas commis la monstrueuse usurpation de ségaler a Dieu, il n'y a pas la de
quoi faire son panégyrique. Qu'un Dieu se fasse homme, cest une grande et ineffable hu-
miliation; mais ou est 'humiliation a ce quun homme fasse des choses humaines? — Ou
trouvez-vous, d’ailleurs, que « forme de Dieu « sappelle » couvre de Dieu? » Car si, restant
un homme pur et simple, vous I'appelez forme de Dieu d’apreés ses couvres, pourquoi ne pas
donner ce méme nom a Pierre qui a fait des couvres plus grandes? Pourquoi Paul lui-méme
ne se propose-t-il pas en exemple, lui qui, mille fois, avait accepté des emplois desclaves,
sans jamais en refuser aucun? « Nous sommes bien loin de nous précher,nous-mémes »,
disait-il; « nous préchons Jésus-Christ, et nous avouons nétre que vos esclaves par Jésus-
Christ» .( II Cor. IV, 5.) Les adversaires napportent donc que difficultés ridicules et misé-
rables. Jésus-Christ sest humilié : cest la parole apostolique. Eh bien, vous, dites comment?
Ou est son anéantissement? Ou est son humiliation? Est-ce d’avoir fait des miracles méme?
Mais Pierre et Paul en ont fait aussi, de sorte quon n’y reconnait pas le privilége propre et

spécial du Fils.

Quel est donc le sens vrai de ces mots . « Il sest fait a la ressemblance des hommes? » —
Elles marquent que: le Fils a eu plusieurs choses de nous, et qu’il nen a pas eu plusieurs.
autres choses , comme par exemple détre né par le commerce charnel , comme surtout
d’avoir commis le péché. Tels furent ses privileges exclusifs, quaucun homme ne partage
avec lui. Il nétait pas seulement ce qu’il paraissait étre, il était encore Dieu. Il apparaissait
avec la nature de ’homme; mais quoique notre semblable par la chair, il différait de nous par
beaucoup dendroits. Ces paroles donc indiquent qu’il nétait pas purement et simplement
un homme, et l'apotre dit avec raison: « Dans la ressemblance des hommes». Car nous
sommes corps et dme; lui, il est Dieu, &me et corps: cest pourquoi il écrit : « Dans notre
ressemblance ». Craignant d’ailleurs que lui ayant entendu dire : « Il sest anéanti lui-méme

», nous nallions croire, d'aprés ces mots, a la dégradation, a la perte de la divinité dans le

65



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Fils, il semble nous ajouter ici que, demeurant ce qu’il est, il prend ce qu’il nétait pas ; et

que fait chair, il continue a étre le Dieu Verbe.

3.

La méme raison qui lui fait parler de « ressemblance », lui fait ajouter aussi : « Par lextérieur
» : sa nature premieére nma pas dégénéré, en effet; elle ne sest pas confondue avec la notre,
sinon « par lextérieur » seulement. Ayant affirmé clairement la prise de possession par lui
de la forme (ou nature) de lesclave, il ajoute avec confiance cette seconde affirmation, apres
avoir par la premiere fermé la bouche a tous les hérétiques. En effet, quand il parlait aux
Romains « d’une ressemblance » de Jésus-Christ «avec notre chair de péché », il ne niait pas
pour cela que ce fit une vraie chair, mais seulement que cette chair ett péché, bien quelle
fat semblable a une chair pécheresse. En quoi semblable? par la nature; en quoi différente?
pour la malice: mais en somme semblable a (46) notre chair pécheresse. Eh bien ! comme
lapotre se servait alors de cette expression de «ressemblance », parce que, de fait, il n'y
avait pas entre notre chair et la sienne complete égalité, de méme ici la ressemblance est
encore mentionnée , pour rappeler quentre elles encore tout nest pas égal; quainsi, par
exemple, le Fils ne passa point par la naissance ordinaire, par le péché, par tout ce qui fait
enfin 'homme pur et simple. Son mot, fait « comme 'homme» est donc d’'une admirable
vérité, puisquil nétait pas I'un dentre nous, mais comme un dentre nous. Dieu Verbe, il
n’a pas dégénéré eue; sa substance nm'a pas changé : mais il sest montré comme un homme,
sans toutefois nous tromper par un corps fantastique, mais pour nous apprendre '’humilité.
Ainsi quand il écrit : « Comme ’homme », son intention est claire; car en plus d’'un autre
passage, il l'appelle homme expressément, comme dans celui-ci « Il n'y a qu'un Dieu, et
quun médiateur homme, Jésus-Christ». — Nous avons épuisé ce que nous devions dire
contre les adversaires du corps de Jésus; quant a ceux qui nient qu’il ait pris une ame avec
ce corps, il faut leur dire : Si la forme de Dieu est un Dieu parfait, bien certainement aussi

la forme de lesclave est aussi lesclave parfait.

Maintenant revenons aux ariens : « Etant » dit saint Paul, « dans la forme de Dieu, il na
pas cru que ce fiit une usurpation détre Iégal de Dieu ». Dés qu'il parle de la divinité du Fils,
il ne se sert jamais des expressions : Il « a été fait », il « a pris » ; mais écoutez-le désigner
son humanité : Il sest anéanti lui-méme en « prenant » la forme de lesclave ; et il a « été
fait » a la ressemblance des hommes. vous retrouvez les deux termes qu’il évitait d'abord: I
sest fait homme, mais il était Dieu. Gardons-nous autant de confondre (les natures) que de
les séparer (de la seule et unique personne du Fils). En lui, un seul Dieu, un seul est le Fils
de Dieu : «un», cependant, vous dirai-je, par, union mais non par mélange ni confusion ;
cette nature infinie de Dieu, tout en sadjoignant l'autre nature, n'a pas dégénéré, elle lui est

simplement unie.

66



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

« Il sest humilié lui-méme , sétant fait obéissant jusqu’a la mort, et jusqu’a la mort de la
croix ». Les hérétiques interpretent aussitot qu’il sest fait obéissant, parce qu’il était loin

détre 1égal du Pere auquel il obéissait.

O stupides et insensés adversaires | comme si cette conduite admirable retirait au Fils la
moindre perfection ! comme si nous-mémes nous ne savions pas obéir a nos amis, sans
descendre cependant devant eux ! Cest en toute spontanéité que le Fils se soumet a son Pe-
re; loin détre servile, cette obéissance est glorieuse et parfaitement convenable a la dignité
du Fils unique, tout en rendant a son Pere un incomparable honneur. Il honore son Peére
oui, mais garde-toi de le déshonorer, lui, ce Fils véritable de Dieu; aime plut6t a le vénérer
davantage, a reconnaitre d'autant mieux son titre de Fils, que lui-méme honore plus admi-
rablement ce Pere de toutes choses. Jamais Dieu na eu un tel adorateur. Plus sa dignité était
sublime, plus son humilité a été profonde. Si rien ne [égale, rien négale non plus 'honneur
qu’il rend a son Pere, librement et sans contrainte. Ici plus quailleurs sa vertu éclate et pour

la peindre, je sens que les expressions me font défaut.

Ciel ! quel mystere ineffable qu’il se fasse esclave ! mais qu’il subisse volontairement la
mort, cest plus écrasant; et il trouva le moyen de surpasser encore ce double sacrifice, moy-
en qui dépasse notre pensée méme. Quest-ce donc? cest que parmi tant de genres de mort
si différents, celle que le Seigneur endura était regardée comme la plus honteuse; elle était
le comble de I'ignominie , le dernier terme de lexécration. « Maudit soit », disait I'Ecriture
, « celui qui est pendu au gibet ! » (Deut. XXI, 23.) Aussi, les Juifs affectéerent de lui choisir
ce supplice pour le rendre infime, afin que si sa mort violente ne pouvait suffire a détacher
de lui jusquau dernier de ses disciples, au moins il ne lui en restéat plus un seul a la vue de
cette mort exécrée. Aussi voulurent-ils encore quon le crucifiat entre deux brigands, pour
quon et de lui et deux, méme mépris, et que la parole de 'Ecriture saccomplit : « Il a été

compté au nombre des scélérats». (Isaie, LIII, 12.)

Mais la vérité, par la méme, brilla d’'un plus vif éclat. Bien plus beau, bien plus admirable
apparait, en effet, ce spectacle du calvaire, lorsque sa gloire attaquée par tant dennemis,
malgré leurs mille artifices, en dépit de toutes leurs machines de guerre, ressort cependant
et nous éblouit de sa magnificence. Ces misérables, pour 'avoir tué, et tué avec cet appareil,
comptaient bien avoir fait de lui un (47) objet d’horreur, et d’horreur extréme; et cepen-
dant leur espoir indigne échoua completement. Et pourtant ces deux brigands eux-mémes
étaient de si profonds scélérats (car I'un des deux seulement se convertit et encore au der-
nier soupir), que pendus a leur gibet, ils avaient encore la force de lui jeter loutrage; la
conscience de leurs crimes, les tortures, la compassion que devait leur commander cette
fraternité du supplice , rien narrétait leur fureur; témoin cet aveu de celui dentre eux qui,
enfin, reprit l'autre en ces termes: «Tu ne crains donc pas Dieu, bien que tu subisses le mé-

me chatiment ! » (Luc, XXIII, 40.) Tant était profonde la malice de tous les spectateurs de

67



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ce grand drame. Mais la gloire de Jésus-Christ ne subit pas la moindre atteinte : « Dieu
méme », dit saint Paul, « en retour de son immolation, I'a exalté et lui a donné un nom qui

est au-dessus de tout nom ».

4.

Remarquez bien la suite des idées dans saint Paul, et comment, des qu’il a parlé de cette
chair adoptée par le Seigneur, il rappelle immédiatement toutes les circonstances qui prou-
vent son humilité. Avant de dire qu’il a pris la forme de lesclave, et tant qu’il nous entretient
de la divinité de Jésus, voyez avec quelle élévation il sexprime; je dis avec élévation, en la
mesurant a nos forces humaines; car Paul méme natteint pas, et il ne pourrait atteindre a
la hauteur de son sujet. Toutefois, écoutez-le : « Etant dans la forme de Dieu, il a cru sans
usurpation étre égal a Dieu ». Mais notre bienheureux parle-t-il du Dieu fait homme, il
développe aussitot toutes les conséquences de cette incomparable humilité, parce qu'une
pensée le rassure : il sait que la chair sacrée de Jésus a subi seule toutes les humiliations

qu’il rappelle; il sait que sa divinité nen a souffert aucun dommage.

« Et pour cela, Dieu l'a élevé et lui a donné un nom qui est au-dessus de tout nom, de sorte
quau nom de Jésus tout genou fléchit au ciel, sur la terre et dans les enfers ; et que toute
langue confesse que Notre-Seigneur Jésus-Christ est dans la gloire de son Pére ». Disons
aux hérétiques: S’il est ici question du Dieu Verbe et non pas du Verbe incarné, expliquez-
nous cette exaltation et ce genre dexaltation surtout? Le Pére leur donne-t-il quelque chose
en plus? Voila, dés lors, I'imperfection antérieure du Fils constatée d’'un c6té au moins; cest
a cause de nous qu’une nouvelle perfection lui est dévolue, puisque sil ne nous avait pas

fait ce grand don, il n'aurait pas gagné '’honneur dont il est question.

«I1luia donné un nom ». Ainsi, du moins dans votre opinion, il navait pas méme de nom.
Alors, s'il a recu celui qui lui était di, comment l'a-t-il regu par don et par grace ? « Un nom
qui est au-dessus de tout nom », et si nous demandons lequel enfin : « Afin quau nom de
Jésus-Christ » tout genou fléchisse. Les hérétiques, par ce nom, entendent la gloire. Donc
aussi doivent-ils ajouter : Une gloire au-dessus de toute gloire. Or, nous avons vu que cette
gloire consiste précisément a adorer son Pere ! Vous voila bien loin de la grandeur divine,
vous qui pensez connaitre Dieu autant qu’il se connait lui-méme ! Votre interprétation a
elle seule suffit pour montrer que vous étes loin de ridée véritable que représente le nom de
Dieu ! Au reste, une nouvelle preuve de votre aberration va ressortir de votre idée méme.
Voila, répondez-moi, la gloire du Fils? Donc, avant la création des hommes, et surtout avant
celle des archanges et des anges, ce Fils nétait pas dans la gloire ? Car, enfin, 1a nature de
cette gloire, cest de surpasser toute gloire; on le voit tres-clairement par ces mots : « Un
nom au-dessus de tout nom». Or, avant [époque ol Dieu la lui donne, il est dans la gloire

sans doute, mais moins qu’il ne I'a été des lors! Cest a cette gloire qu’il tendait, cest le but

68



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

qu’il voulait atteindre quand il créait toutes choses ; loin détre déterminé par sa. seule bonté,
il avait soif de gloire, et de celle encore qui vient de nous ! Comprenez-vous ces folies, ces
impiétés? — Au contraire, appliquez ce langage de l'apotre a I'incarnation; il est vrai de
tout point; le Dieu-Verbe permet que nous parlions ainsi de sa chair glorifiée ; toutes ces
donations narrivent pas a sa nature divine, mais a celle que sa bonté a voulu revétir. Les
appliquer a la divinité, cest impardonnable , tandis qu'au contraire si javance que Dieu a
immortalisé un homme , quand méme je le dirais de 'Thomme tout entier, je sais ce que je

dis.

« Au ciel, sur la terre et dans les enfers », quest-ce a dire? Dans tout 'univers, qui com-
prend anges, hommes et démons; — ou bien encore chez les justes comme chez les pé-
cheurs. « Et que toute langue confesse que (48) Notre-Seigneur Jésus-Christ est dans la
gloire du Péere » . Comprenez: que tout le monde le proclame; et remarquez qu'’il sagit ici
de la gloire du Pére, de sorte que partout, quand le Fils est glorifié, le Pére est aussi glo-
rifié, et réciproquement le déshonneur du Fils retombe sur le Pére. Car, s'il en est ainsi
méme humainement et chez nous, bien quentre les péres et leurs enfants la distance soit
grande, bien plus en est-il ainsi en Dieu, au sein duquel cette différence ne peut étre; ainsi
I'honneur ou le déshonneur retombent sur lui. Selon I'apoétre, en effet, le monde est soumis
au Fils, et cest la précisément la gloire du Pere. Donc aussi, quand nous disons que ce Fils
est parfait, sans besoin aucun, sans la moindre infériorité a Iégard du Pere, cest encore la
gloire de son Peére. Celui-ci apparait dés lors dans tout Iéclat de sa bonté, de sa puissance,
de sa sagesse, puisquil engendre un Fils aussi grand, qui ne lui est aucunement inférieur
ni pour la bonté, ni pour la sagesse. Oui, si je le proclame sage autant que son Pére, sans
une ombre d'infériorité, voila bien déclarer la sagesse infinie du Pere. Quand je le déclare
aussi puissant que lui, jindique en retour la puissance infinie du Pere; quand je le dis bon
comme le Pére, cest assez dire que le Pére est infiniment bon, puisqu’il a pu engendrer un
Fils qui nest a son égard ni inférieur, ni moindre. Quand enfin je nie la moindre infériorité
dessence entre eux, et que javoue leur égalité, I'identité méme de leur substance; par la
méme je proclame Dieu admirable, je chante sa puissance, sa bonté, sa sagesse, parce qu’il
a bien voulu nous envoyer son Fils, ou plutot un autre lui-méme en tout point, sauf en un
seul : cest qu'il nest point le Pére. Ainsi tout ce que je dis a la louange du Fils, retourne a
son Peére. [¢loge méme si pauvre et si chétif que je lui adresse en ce passage (car cest bien
peu de chose pour la gloire de Dieu, que détre adoré par le monde entier), ce faible éloge

appartient encore a sa gloire néanmoins : & combien plus forte raison tout le reste !

5.

Croyons donc pour sa gloire, et pour sa gloire aussi sachons vivre, puisque faire 'un sans
l'autre ne sert de rien. Car lorsque nous le glorifions selon la foi, sans vivre selon la loi,

alors plus que jamais nous lui faisons outrage, puisque le reconnaissant comme Seigneur

69



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

et Maitre , nous ne le méprisons pas moins, nous ne redoutons pas son terrible tribunal.
Que des gentils vivent dans 'impureté, rien détonnant, rien qui mérite un si grand supplice
; mais que des chrétiens, participants de si grands mysteres, admis a une gloire si éminente,

osent cependant mener une vie souillée, voila une malice incomparable et impardonnable.

Répondez-moi, en effet. Jésus-Christ est descendu aux derniers degrés de lobéissance, et
a mérité ainsi de devenir le Seigneur des anges et des hommes, le Maitre absolu de tout et
de tous. Et nous croirions déchoir en nous humiliant ! Mais au contraire : nous montons 4
une élévation sublime ; jamais nous ne sommes aussi grands et dignes destime. Oui, celui
qui séléve sabaisse; celui qui sabaisse séléve; et pour le prouver il suffit qu'une seule fois

Jésus-Christ ait prononcé cette maxime.

Au reste, examinons cette question a fond. Etre humilié, quest-ce, sinon subir blames,
accusations, calomnies? Etre exalté, quest-ce, sinon recevoir honneurs, louanges, élévati-
on en gloire? Sans doute. Or, voyons comment on arrive a I'un et a l'autre but. Satan était
un ange : il séléve, quarrive-t-il ? Ne tombe-t-il pas au dernier degré de l'abaissement ? La
terre nest-elle pas maintenant son séjour ? Nest-il pas partout accusé et poursuivi de repro-
ches? — Paul nétait qu'un homme; il shumilie : qu'arrive-t-il? Nest-il pas estimé, comblé
de louanges, célébré par les éloges ? Nest-il pas l'ami de Jésus-Christ? N'a-t-il pas fait des
choses plus étonnantes que Jésus-Christ méme? N’a-t-il pas souvent commandé au démon
comme a un vil esclave? Ne l'a-t-il pas promené a sa guise comme on ferait d’un satellite
? N'en a-t-il pas fait son jouet et foulé aux pieds sa téte brisée? Ses priéres nont-elles pas
obtenu a bien d’autres personnes une semblable victoire ? Pourquoi marrétai-je a ce dou-
ble exemple? Voici celui d’Absalon et celui de David; 'un qui séléve, lautre qui sabaisse
: lequel, enfin, obtient '’honneur et la gloire? Or, se peut-il entendre rien de plus humble
que la réponse de ce bienheureux prophéte aux outrages de Séméi : « Laissez-le », disait-il,
« laissez-le me maudire, cest Dieu qui le lui a commandé ? » (II Rois, XVI,10.) Ainsi en-
core le publicain shumilie, quoiqu’apres tout son langage ne, fit point celui de 'humilité,
mais seulement de la modestie (49) et d’'une juste honte; le pharisien au contraire sexalte
lui-méme.... Mais, je l'ai dit, laissons les exemples de personnes, étudions plutot la nature

des choses.

Supposez donc, en général, deux individus, également bien dotés du c6té de la fortune,des
Honneurs, de la science, de la puissance, de tous les biens de ce monde, enfin, et connais-
sant d’ailleurs tous leurs avantages. Lun des deux, toutefois, mendie encore les éloges de
chacun, et s’irrite, quand on les lui refuse, toujours insatiable dans son ambition, toujours
enflé de lui-méme et de son mérite. Lautre méprise tout ce vain attirail de la gloire, n'y
trouve sujet de quereller personne, et repousse méme les honneurs quon lui défére. A vot-
re avis, lequel des deux est le plus grand, de celui qui mendie les honneurs, sans pouvoir

les gagner, ou de celui qui les refuse quand méme on les lui offre? Clest bien '’homme qui

70



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

dédaigne, nest-ce pas? Oh ! oui, il ‘est vraiment grand; car le vrai moyen d’acquérir la gloire,
cest de la fuir. Poursuivez-la, elle vous fuit; fuyez-la, elle vous poursuit. Si vous voulez y par-
venir, ne la désirez point; si vous voulez grandir , ne vous portez pas vous-mémes vers les
hauteurs. Il est d’ailleurs une raison qui nous fait honorer 'Thomme humble et sans ambiti-
on, et prendre en aversion les poursuivants de la gloire : les hommes aiment naturellement

la contradiction; ils se plaisent a faire le contraire de ce quon veut.

Ainsi, méprisons la gloire; shumilier cest sélever. Pour que les autres vous élevent, ayez
soin de ne pas vous élever vous-mémes. Qui sexalte ne sera point exalté par les autres; qui
sabaissera ne sera pas abaissé par les autres. Lorgueil est un grand vice. Mieux vaudrait
étre insensé quorgueilleux : I'idiotisme est une infirmité de nature; lorgueil est une folie
pire, cest souvent folie et fureur tout ensemble. Le pauvre fou ne nuit quia soi; lorgueilleux
est la plaie de ses fréres. Cette maladie de lorgueil est, d’ailleurs , enfantée par la démence;
a moins de délirer, nul au monde ne peut concevoir de soi-méme une haute estime : le
fou achevé est toujours arrogant. Le sage le déclare : «J’ai vu un homme se croire sage: on
peut encore mieux espérer d’'un insensé». (Prov. XXVI,12.) Vous voyez que je ne me suis
pas aventuré en disant que ce vice est pire que la folie ; car, selon I'Ecriture, I'insensé doit

donner plus despoir.

Aussi saint Paul disait : « Ne soyez point sages a vos propres yeux ». (Rom. XII,16.) A
légard des corps, quels sont ceux qui nous paraissent les mieux portants? Sont-ce les chairs
gonflées, que boursouflent les gaz et les humeurs aqueuses, ou plutot celles qui présentent
fermeté et consistance? Celles-ci, répondez-vous. Il en est ainsi de 'ame : avec lorgueil, elle
se gonfle plus dangereusement que vos membres par I'’hydropisie; par 'humilité, elle est

saine.

6.

Mais quels biens nous procure '’humilité? Que souhaitez-vous? La patience, la douceur,
I’humanité, la continence, la docilité ? toutes ces vertus naissent de 'humilité, et tous les
vices contraires, de lorgueil. Létre orgueilleux sera nécessairement enclin a insulter, a frap-
per, a se montrer colere, apre, chagrin, une béte féroce enfin plutdt qu'un homme. Robuste
et fort, vous en étes fier? Vous devriez plutdt en étre honteux. Comment vous enorgueil-
lir, en effet, d'une qualité sans valeur aucune ?Plus que vous, en effet, le lion a 'audace, le
sanglier, la force ; pres deux, vous nétes pas méme un moucheron. Brigands, violateurs de
sépultures, gladiateurs, que dis-je? vos propres serviteurs mémes, et parmi eux encore ceux
peut-étre qui sont les plus stupides, vous surpassent pour la vigueur physique. Est-ce donc
un sujet de gloire? ne devriez-vous pas plutdt vous cacher de honte, si tel est le sujet de votre
orgueil ? — Mais peut-étre étes-vous beau et joli ? Laissez aux corneilles cette vanterie; vous

négalez certes pas la beauté du paon, rien qu’a voir [éclat de ses couleurs et la magnificence

71



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de son plumage; la victoire est a cet oiseau, qui certes est mieux coifté, mieux brillanté. Le
cygne encore et bien d’autres volatiles, si vous osez accepter la comparaison avec eux, vous
apprendront a nétre pas fier ; de plus les enfants et les jeunes filles, les femmes perdues, les
infames se glorifient de ces vanités. Y a-t-il donc la un juste sujet dorgueil ? — Mais vous
étes sirichel Eh ! de quoi, dites-le moi? Avez-vous de lor, de I'argent, des pierres précieuses?
Ceest aussi la gloire des, voleurs, des assassins, des gens condamnés aux mines. Ce qui fait
la honte de ces criminels sera pour vous un sujet dostentation? — Mais la toilette, mais la
parure vous embellissent. — Vous avez cela de commun avec vos chevaux ? Les Perses font
mieux : ils vous montreraient jusqu’a des chameaux richement (50) caparagonnés; les gens
qui montent sur lcs planches de théatre, vous donneraient des legons de luxe. Ne rougissez-
vous pas de vous enorgueillir & propos d’'avantages que partagent avec vous les animaux,
les esclaves, les meurtriers, les efféminés, les brigands, les profanateurs de sépultures? —
Mais vous construisez des palais splendides? Que vaut cet honneur? Beaucoup de gens en
ont de plus magnifiques. Ne voit-on pas tous les jours des gens, que travaille la folle passi-
on des richesses, qui batissent des maisons dans des lieux sauvages et déserts pour servir
de demeure a ces oiseaux? — De quoi étes-vous si fiers, enfin? De votre belle voix ? Vous
ne chanterez jamais plus agréablement que le cygne ou que le rossignol. De votre habileté
mécanique ou artistique? Construisez-vous plus habilement que l'abeille? Est-il tapissier,
peintre, architecte qui puisse imiter ses travaux? De la finesse de vos tissus? Laraignée vous
dépasse. De la vitesse de vos pieds? Ah! déférez le premier rang aux animaux, aux lievres,
aux cerfs, a des bétes de somme .que votre vélocité ne saurait vaincre. De vos déplacements
et voyages ? Les oiseaux, a cet égard, nont rien a craindre de la comparaison ; ils voyagent
plus commodément, ils changent de séjour, sans avoir besoin déquipages ni de provisions
: leurs ailes suffisent a tout et remplacent vaisseau , coursiers, voitures, vents et voiles, tout
ce que vous voudrez. De votre vue percante? Line est encore mieux doué. De votre odo-
rat? Le chien sera votre heureux rival. De votre talent a faire des provisions? Les fourmis
sont plus habiles. De lor qui brille sur vous? Les fourmis indiennes en ont davantage. De
votre santé? Les animaux lont meilleure ; ils ont plus que vous la solidité du tempérament,
et ladmirable instinct de se procurer le nécessaire; aussi ne craignent-ils pas la pauvreté :
« Regardez les oiseaux du ciel », a dit le Seigneur, « ils ne sément, ni ne moissonnent, ni
namassent dans des greniers ». (Matth. VI, 26.) Ainsi, concluerez-vous, Dieu a créé les ani-
maux dans une condition meilleure que la notre. Voyez -vous quelle est notre irréflexion
? voyez-vous comment nous jugeons mal les choses ? voyez-vous comme il est avantageux
dexaminer les faits. Voila un homme qui se plagait bien au-dessus de ses semblables et qui
se laisse convaincre qu’il est au-dessous dés brutes | — Allons, épargnons-lui cette honte, et
gardons nous de I'imiter. Par ses sentiments dorgueil, il voudrait sélever au-dessus de la na-
ture, ne le laissons donc pas tomber plus bas que les brutes; relevons-le, non pas par égard
pour lui-méme, car il mériterait de subir cette misérable condition, mais pour I’honneur

de Dieu, dont nous aimons a montrer la bonté supréme et 'honneur que chacun de nous

72



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

lui doit.

Car il est, il est bien certainement des différentes profondes entre nous et les brutes ;
en certaines choses il n'y a plus rien de commun entre elles et nous. Et quelles sont ces
prérogatives? La piété et la vertu. Ne mobjectez pas ici les fornicateurs, les voleurs et les
homicides, car nous n'avons rien a déméler avec cette espéce d’hommes. Quels privileges
avons-nous encore? La connaissance de Dieu et de sa providence, la raison chrétienne qui
nous découvre I'immortalité. Ici la brute est vaincue, puisquelle n'a pas méme le soupgon
de ces vérités gui nous consolent. Ici, entre la brute et nous, rien de commun; inférieurs sur
tous les autres points,signalés, nous avons en ceux-ci lempire et le triomphe; cest méme un
trait caractéristique de notre grandeur, que, vaincus par la béte d'autre part, nous pouvons
cependant ainsi régner sur elle, dés que notre humilité, ne sattribuant plus la cause et le
mérite de quoi que ce soit, rapporte tout a Dieu, a Dieu qui nous a créés et nous a donné la
raison. A la béte nous tendons des rets et des piéges, et nous savons l'y attirer et I'y prendre
: tandis que nous-mémes, sages et modérés, nous nous sauvons par [équité, par la douceur,

par le mépris de l'argent.

Vous, au contraire, qui comptez parmi les. sottes victimes de lorgueil et qui étes éloigné
des nobles idées que je développé, jai raison de dire que tantot vous étes le plus orgueilleux
des hommes, tantét la plus humiliée des brutes. Cest, en effet, le caractére de ce vice arro-
gant et audacieux de sélever aujourd’hui sans mesure, et demain de se rabaisser dautant
plus, sans jamais garder le juste milieu. Chumilité nous égale aux anges; un royaume lui est
promis, et cest avec Jésus-Christ quelle doit en partager les joies. Chomme humble, vrai-
ment homme, peut étre frappé, il ne peut succomber; il méprise la mort, loin de lenvisager
avec crainte et tremblement; il sait borner ses désirs. Qui na point 'humilité est plus mé-
prisable que la brute; et, si par les (51) biens ou les ornements du corps vous lemportez
sur tous les hommes, et quen méme temps vous soyez privés de ceux de 'ame, comment
ne seriez-vous pas au-dessous de la béte? Car, enfin, mettons en scéne un pécheur de ce
genre, dont la vie sécoule a braver la saine raison, a pratiquer le vice, a chercher les plai-
sirs et les exces. Il nen est pas moins vaincu par la brute : le cheval est plus belliqueux, le
sanglier plus fort, le lievre plus agile, le paon plus beau, le cygne plus mélodieux; 1éléphant
lemporte par la taille, l'aigle par la vue, tous les oiseaux sont plus riches. Par quel coté des
lors méritez-vous de dominer sur les bétes? Par votre raison peut-étre ¢ Mais non; des que
vous en faites un mauvais usage, vous devenez pires que les brutes. Doués de cette raison
vous vivez, moins quelles, d'une maniére conforme a la raison; mieux valait pour vous que
le Créateur ne vous lett point donnée dans lorigine. Il est bien plus malheureux de livrer
lachement un trone dont vous étes I'héritier, que de ne jamais en avoir hérité. Un roi infé-

rieur a ses satellites aurait gagné a ne pas revétir la pourpre. Telle est aussi votre histoire
!

73



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Comprenons donc qua défaut de pratiquer la vertu, nous nous ravalons au-dessous de
la béte ; que tous nos soins se portent a la pratiquer, et nous deviendrons des hommes,
ou plutdt des anges, et nous jouirons des biens promis par la grace et la bonté de Notre-

Seigneur Jésus-Christ, etc., etc.

HOMELIE VIII.

AINSI, MES BIEN-AIMES. .., OPEREZ VOTRE SALUT AVEC CRAINTE ET TREMBLE-
MENT... CAR C’EST DIEU QUI OPERE EN NOUS LE VOULOIR ET LE FAIRE. (CHAP.
11,12 18.)

Analyse.

1 et 2. Les Philippiens exhortés a bien agir, d'apres leurs propres exemples. — Le salut
doit se faire avec crainte et tremblement, par la pensée de la présence de Dieu. — La gréce

de Dieu et notre libre arbitre conciliés par l'apdtre. — Agir sans murmure ni hésitation.

3 et 4. Le saint apporte lexemple de Job, souftrant sans murmure. — Longs développe-
ments. — La vertu brille dans la douleur, comme les étoiles dans la nuit sombre. — Les

peines, vrais sujets de joie : ne pleurer la mort ni des justes ni des: pécheurs eux-mémes.

1.

Les avis, doivent étre tempérés par les éloges : ainsi est-on siir qu’ils seront bien accueillis,
puisque les personnes averties de la sorte se verront invitées a rivaliser avec elles-mémes.
Telle est ici la sainte tactique de l'apotre, et voyez sa sagesse a lemployer. « Ainsi donc,
mes bien-aimés... » Il ne dit pas sans détour et brusquement : Chrétiens, obéissez ! mais
il emploie d’abord cette apostrophe élogieuse, et il ajoute méme : « Comme vous avez tou-
jours obéi.», cest-a-dire, je vous engage et je vous supplie d'imiter non pas les autres, mais
vous-mémes. « Non-seulement, lorsque je suis présent, mais encore plus lorsque je suis
éloigné de vous... » Pourquoi plus encore en mon absence ? Parce que , moi présent, vous
paraissiez peut-étre agir par respect, par honneur pour ma personne; maintenant ce motif
nexiste plus. Si vous persévérez maintenant dans les mémes sentiments et les mémes ver-
tus, il deviendra évident que vous y étes déterminés, non par égard pour moi, mais par le
seul amour de Dieu. Alors, bienheureux Paul, pour vous-méme que demandez-vous? Je ne
demande pas que vous mécoutiez, mais que vous opériez votre salut avec crainte et trem-
blement. Impossible, a qui n'a point cette crainte, de faire une oeuvre tant soit peu grande

et admirable.

Lapotre, non content de réclamer ici « la crainte », demande méme le tremblement »,
qui est une autre sorte dappréhension plus grande et plus vive; son but est de les rendre

plus attentifs encore. Au reste, lui-méme éprouvait cette crainte quand il (52) écrivait : « Je

74



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

crains quapres avoir préché aux autres, je ne sois moi-méme réprouvé ». (I Cor. IX, 27.)
Sans cette crainte, en effet, l'acquisition des biens temporels est souvent impossible : com-
bien plus celle des biens spirituels ! Dites-moi plutot si, sans cette crainte, on pat jamais
apprendre méme l'alphabet, ou savoir un métier ! Et dans ces travaux, cependant, ot le dé-
mon n'intervient pas aussi menagant, ou la paresse est le seul ennemi redoutable, il faut un
supréme effort pour vaincre l'inertie de notre nature; comment donc dans la guerre si re-
doutable, dans les obstacles si grands que rencontre l'affaire du salut, comment pourrait-on

jamais réussir sans la crainte ?

Mais quels sont les moyens déveiller en nous ce sentiment si efficace? Cest de graver
dans notre ame le sentiment de la présence partout d'un Dieu qui entend tout, qui voit
tout, et non-seulement nos faits ou nos paroles, mais jusquaux replis les plus cachés de
nos coeurs et de nos esprits. « Car Dieu est le témoin des pensées et des désirs du coeur ».
(Hébr. IV.) Ainsi prédisposés, nous ne ferons, nous ne dirons, nous ne penserons rien ot
se méle le péché. Dites-moi plutdt : si vous deviez constamment vous tenir debout devant
un prince, vous seriez dans le respect et dans la crainte. Et comment se fait-il quen face
de Dieu lon sabandonne au rire, aux baillements, sans craindre, sans trembler? N'abusez
pas de sa longue patience. Il différe de punir pour vous amener a repentante; gardez-vous,
dans n'importe quelle oeuvre, d’agir comme si Dieu nétait pas partout présent : car il est la
! Ainsi dans le repas, a 'heure du sommeil, lorsque vous étes prét a vous livrer a la colere, a
la rapine, aux plaisirs, dans toute action enfin, pensez a la présence de Dieu, et le rire coupa-
ble sarrétera sur vos lévres, et la colére ne pourra vous emporter. Armé de cette continuelle
pensée, vous serez constamment dans la crainte et le tremblement, puisque toujours vous
vous verrez en présence du souverain Roi. Le magon le plus expérimenté et le plus habile
ne se tient debout qu'avec crainte et tremblement sur lédifice auquel il travaille : il pourrait
se précipiter ! Et vous aussi, malgré votre foi, malgré la pratique de maints devoirs de vertu,
malgré le haut degré de sagesse ou peut-étre vous étes arrivé, tenez-vous bien ferme sur
lendroit stir, restez debout, mais avec crainte et l'ceil ouvert : vous pourriez en déchoir ! Il
y a tant desprits de malice qui nont d’autre désir que de vous jeter dans I'abime ! « Servez
Dieu avec crainte », dit le Prophete, « réjouissez-vous devant lui, mais avec tremblement
». (Ps. II, 11.) Mais comment concilier l'allégresse et le tremblement? Je vous réponds que
ce sont choses inséparables. Car lorsque nous aurons accompli un acte vertueux, quand
nous l'aurons fait, vous dis-je, avec le méme esprit qui fait agir un serviteur obéissant avec
tremblement, alors, et seulement, alors la joie nous sera possible. Donc avec crainte et trem-
blement, « opérez votre salut » ; non pas, faites, mais opérez, en ce sens que vous fassiez
la grande oeuvre non pas tant bien que mal, mais avec un soin, mais avec un zele parfait.
Or, ces paroles de crainte, de tremblement ne vont-elles pas nous jeter dans I'inquiétude ?
Lapotre la prévient et la dissipe en ajoutant : « Cest Dieu qui opére en nous»; ainsi, que la

crainte et le tremblement dont je parle ne vous fassent point tomber les armes des mains; si

75



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

je 1és prononce, ce nest pas pour vous désespérer ni pour vous faire croire que la vertu soit
inabordable; mais seulement pour vous forcer a comprendre, a vous appliquer, a ne point
vous abattre, a ne jamais vous lasser. — Alors, répondrez-vous, Dieu fera tout ! il est vrai,

ayez confiance ! Car cest Dieu qui opere...

« Qui opére en vous le vouloir et le faire ». Si donc Dieu opere, aussi faut-il que nous
lui apportions une volonté toujours concordante, ferme, constante. Si Dieu opére en nous
la volonté elle-méme, sans aucune coopération de notre part, pourquoi saint Paul nous
exhorte-t-il a vouloir? Si cest Dieu qui fait toute notre volonté, vous avez tort, 6 grand
apotre, de nous dire : « Vous avez obéi », car ce nest plus nous qui obéissons; en vain vous
ajoutez : « Avec crainte et tremblement » : tout est de Dieu ! — Lapo6tre vous répond: Ce
nest pas dans ce sens que je vous ai dit : « Dieu opere en nous le vouloir et le faire »; je
nai voulu quiapaiser votre inquiétude. Si vous voulez, Dieu opérera en vous le vouloir; que
cette crainte ne vous trouble pas. Cest lui qui imprime le mouvement a la volonté et qui
donne la force dopérer. Dées que nous aurons voulu, il augmentera, il accomplira notre bon
vouloir. Par exemple, je veux faire quelque bonne oeuvre? Il opére en moi cette bonne (53)
oeuvre, il opére en moi de la vouloir. Et par le bien que jaccomplis il fortifie encore ma

premiére volonté.

2.

Peut-étre aussi l'apotre parle-t-il ainsi par un motif de grande piété, comme quand il appelle
graces nos bonnes couvres mémes. Or, de méme quen les appelant graces, il ne prétend pas
renverser notre libre arbitre et qu’il respecte au contraire notre parfaite autonomie; ainsi
quand il déclare que Dieu opére en nous le vouloir méme, il nentend pas nous priver de
notre libre arbitre, mais il nous montre quen faisant le bien nous acquérons plus encore
linclination a bien vouloir. Car, comme en faisant on apprend a faire, ainsi en ne faisant
pas on désapprend. Avez-vous donné 'aumone ? vous excitez d’autant plus en vous la sainte
passion de la charité; avez-vous négligé de la donner? vous étes devenu plus lent a la faire.
Avez-vous passé un jour entier dans la chasteté? cest un encouragement a faire de méme le
jour suivant. Avez-vous été négligent, vous aurez accru votre négligence. « Limpie », selon
I'Ecriture, « arrivé aux derniéres profondeurs du mal, méprise ». (Prov. XVIII, 3.) Autant
donc a de mépris et d’'indifférence celui qui est tombé au fond de I'abime, autant a de z¢le et
de vigilance celui qui séléve aux sommets du bien. Lun par désespoir devient plus négligent;

lautre heureux du trésor amassé déja, grandit en vigilance de peur de tout perdre.

« Dapres la bonne volonté », dit saint Paul, cest-a-dire, selon votre charité, selon votre
soin a lui plaire et a produire les couvres qu’il aime, et qui sont en harmonie avec sa sainte
loi. Le saint vous enseigne et vous encourage ici: certainement, dit-il, Dieu opérera en vous.

Il exige, en effet, que notre vie soit d'accord avec sa volonté; or, si Dieu veut, et si dailleurs

76



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ce quil veut, il lopére lui-méme, bien certainement il le fera pour vous, il vous donnera
la grace d’une vie sans reproche : car la se réduit sa volonté. Vous voyez donc que Paul ne

détruit pas ici notre liberté.

« Faites donc toutes choses sans murmures et sans hésitation ». Quand le démon ne peut
autrement nous détourner de la voie du bien, il essaie un dernier moyen pour faire évanouir
au moins notre récompense. Il nous pousse a 'amour de la vaine gloire ou a la complaisance
en nous-mémes, ou du moins, en cas d’'insucces de ces piéges, il éveille en nous lesprit de
murmure ou d’hésitation. Voyez comme saint Paul nous en préserve. Il a parlé de '’humilité
, et vous l'avez entendu combattre ainsi lorgueil; il a parlé du gotit pour la vaine gloire, et
rabaissé notre vanité ; ici encore il répéte ces legons quand il recommande de bien agir,
mais non pas seulement en sa présence; maintenant il nomme en passant et il condamne
les murmures et I'hésitation. Mais pourquoi, voulant guérir les Corinthiens de cette méme
maladie, leur a-t-il apporté lexemple des Israélites, tandis quen ce passage il nemploie au-
cun argument de ce genre, et se contente de rappeler un précepte? Cest qua Corinthe le
mal était invétéré et il fallait bien sonder les profondeurs de la blessure, et procéder par de
vifs reproches; a Philippes, au contraire, il ne doit que prévenir le mal, et il suffit d'un avis.
A des gens qui navaient pas encore péché il était inutile d’adresser de séveres paroles dans
le seul but de les préserver. Déja méme pour leur faire aimer 'humilité, il ne sest point servi
de lexemple évangélique ou est raconté le supplice de lorgueil; il a cherché, au contraire, en
Dieu méme son modele pour les exhorter; il leur a parlé non comme a des esclaves, ruais
comme a des fils légitimes. En effet, un caractere honnéte et généreux na besoin, pour étre
entrainé a la vertu, que des exemples d’hommes vertueux et de nobles actions; les coeurs
mauvais, au contraire, doivent entendre histoire funeste de ceux qui ont failli au devoir
; P'un est pris par le motif de I'’honneur, l'autre par la terreur du supplice. Pour la méme
raison, dans Iépitre aux Hébreux, Paul rappelle cet Esaii qui vendit pour un vil aliment son
droit d’ainesse, et il ajoute : « SiI’homme se retire de moi, il me déplaira». (Hébr. X, 38.) Or,
parmi les Corinthiens, plusieurs sétaient livrés au libertinage. Aussi leur disait-il : « Quand
je reviendrai chez vous, puisse Dieu ne pas m’humilier encore, et me réduire a pleurer bon
nombre de ceux qui déja ont péché et nont pas fait pénitence des impuretés, fornications,
impudicités qu’ils ont commises. Puissé-je vous trouver simples, exempts de tous repro-
ches » (I Cor. X, 10), cest-a-dire, purs de tout blame devant votre conscience et devant
Dieu. Car lesprit de murmure fait commettre des fautes graves. — Que veut dire précisé-
ment « sans hésitation ? » Ce péché a lieu quand on se demande sans fin : (54) Loeuvre
est-elle avantageuse, ne lest-elle pas? Ne disputez pas ainsi éternellement; agissez, quand
méme loeuvre proposée aurait sa peine et ses ennuis. Il najoute pas : Craignez détre punis,
car le supplice est indubitable; l'apotre le déclare ouvertement aux Corinthiens; ici, rien de
semblable ; au contraire : « Soyez », dit-il, « irrépréhensibles et sincéres, fils de Dieu sans

reproche au milieu d’une nation dépravée et corrompue, parmi laquelle vous brillez com-

77



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

me des astres dans le monde , portant en vous la parole de vie, pour étre ma gloire au jour
de Jésus-Christ ».

Comprenez-vous comment Paul les instruit a éviter les murmures? Car cet esprit est ce-
lui des esclaves injustes et déraisonnables. Quel fils honnéte, dites-moi , travaillant sur les
propriétés de son pere, et sir par la de travailler pour lui-méme, oserait murmurer ? Pen-
sez dong, dit l'apdtre, que vous travaillez pour vous-mémes, que vous amassez pour vous-
mémes. Que d’autres murmurent parce qu’ils dépensent pour des étrangers leurs peines
et leurs sueurs: mais amassant pour vous, pourquoi murmurer? Mieux vaut ne rien faire,
que travailler avec cet esprit chagrin, puisqu’il détruit et tue ce que vous faites de bien. Est-
ce que, dans nos maisons mémes, nous navons pas sans cesse a la bouche cette maxime :
Mieux vaut que besogne manque, plutét que de se faire en murmurant? Et souvent nous
aimons mieux nous passer de certains services que de souflrir quon nous les rende de mau-
vaise grace. Cest chose grave, en effet, grave et coupable est le murmure; et qui approche
du blasphéme. S’il en était autrement, pourquoi les Israélites auraient-ils été si séverement
punis de Dieu? Ce vice révele une ame ingrate. Qui murmure, est ingrat envers Dieu; qui

est ingrat envers Dieu, est déja blasphémateur.

3.

Au reste, a la naissance du Christianisme, les épreuves étaient continuelles, les dangers
se suivaient sans interruption; point de cesse, point de tréve; de toutes parts une nuée de

calamités; tandis que de nos jours, la paix est profonde, la tranquillité parfaite.

Quel si grave motif vous fait murmurer? — Votre pauvreté? Pensez a Job. — Vos maladies?
Que feriez-vous donc si, chargé comme il Iétait, et de biens et de bonnes ceuvres, vous étiez
tombé dans la maladie? Oui, pensez a ce saint patriarche, voyez-le, pendant de longs jours,
rongé de vers, assis sur un fumier et tourmentant de ses ongles une lépre hideuse. Apres
des souffrances de longue durée déja, disent nos saints Livres, sa femme l'apostrophait :
« Combien de temps encore durera votre patience? continuerez-vous toujours a répéter :
Jattends, jattends encore? Dites plutdt une parole contre Dieu, et puis mourez». (Job. II,
9.) — Je reviens a vous, cher auditeur. Vous murmurez parce qu'un fils vous est mort? Que
serait-ce donc si vous les aviez tous perdus, et encore par une fin cruelle comme autrefois
Job? Vous savez, au contraire, oui, vous savez combien vous ont consolé les soins prodigués
a leurs derniers jours, cette assiduité aupres de leur chevet, ces baisers de vos lévres a leurs
levres, leurs yeux que vous avez fermés, leur bouche que vous avez close, leurs dernieres
paroles que vous avez ouies ! Job, si grand et si juste, na pas méme obtenu du ciel ces

suprémes consolations : tous ses fils, d'un seul coup, furent écrasés et périrent.

Mais, que dis-je? Si vous aviez regu lordre de tuer vous-méme votre fils, de 'immoler de

voir briler sa dépouille mortelle comme cet autre patriarche [Abraham], quauriez-vous

78



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

fait? Et pourtant avec quel courage il construit un autel, y place le bois, y attache son fils? —
Mais il est des gens qui vous poursuivent de leurs insultes? Que serait-ce donc si les auteurs
de ces insultes étaient des amis venus pour vous consoler? Et pourtant les péchés ne nous
manquent jamais, et a ce titre nous avons mérité loutrage. Mais Job, qui était un homme
sincere, juste, pieux, qui avait évité toute faute, sentendit calomnier par ses amis. Quelle
et été votre attitude en présence d’'une épouse qui vous aurait couvert de reproches? Oui,
disait-elle, me voila, pauvre vagabonde, servante condamnée a errer ¢a et la, d'une maison
a l'autre, mattendant quavec le coucher du soleil un instant de tréve et de repos a mes chag-
rins | — Femme insensée, quoses-tu dire? Ton mari est-il donc la cause de tes malheurs?
Non, non ; cest le démon seul ! — « Job », dis-tu, « Job, prononcez quelque parole contre
le Seigneur, et puis mourez ». Est-ce bien ta pensée? En serais-tu plus heureuse, pauvre
folle, si cet agonisant pronongait cette parole et qu'il mourat? — Mes freres, il nexiste pas
de maladie plus affreuse que celle dont Job était (55) affligé. Elle était si grave et de telle
nature quelle le chassait de sa maison et de toute habitation humaine. Si ce n'avait été une
maladie incurable, on neft pas vu le patriarche assis hors de la ville, et dans des conditions
pires que les malheureux que la lépre dévore. Ceux-ci, du moins, trouvent une demeure
et se rassemblent entre eux. Mais lui, a I'injure du temps, sur un fumier, passait ainsi nuit
et jour et ne pouvait méme se couvrir d'un vétement. Comment letit-il essayé? Sa douleur
en devenait plus aigué. « Je creuse la terre », disait-il, « et j’irrite mes plaies saignantes ».
(Job, VII, 5.) Ses chairs se fondaient en pourriture, fourmillaient de vers, et cela continuel-
lement. Rien qu'a entendre ces horreurs, ne sentez-vous pas comme chacun frissonne ? Et
s'il est presque intolérable den ouir le récit, combien plus Iétait-il de les subir? Il les subit
cependant, cet homme juste, et non pas un jour ou deux, mais longtemps; et ses levres ne
commirent point de péché. Quelle maladie semblable pourriez-vous me citer? Quel mal
fut plus fécond en souffrances? N#était-il pas pire que la perte de la vue ? J'infecte mes ali-
ments, sécrie-t-il; la nuit non plus que le sommeil, soulagement de toute ame qui souftre,
ne mapporte aucune consolation; elle est pour moi une douleur de plus. Voici, du reste,
ses paroles mémes.: « Mon Dieu, pourquoi meffrayez-vous par,d’horribles réves, pourquoi
suis-je le jouet de visions cruelles ? Et quand l'aurore vient, je me dis : Quand donc tombera
la nuit? » (Job, VII, 14.) Malgré tant et de si grands maux qui l'accablent, il ne murmure
jamais. Nouvel et atroce ennui : la multitude avait congu contre lui les plus tristes idées.
Ces calamités qui le frappaient faisaient croire qu’il était coupable de. crimes sans nombre..
Ses amis lui répétaient : Vos souffrances nont pas encore atteint la mesure de vos péchés
! Lui-méme ajoutait: « Je mentends blamer par des hommes de rien , que jestimais moins
que les chiens de mes bergers ». (Job, XXX, 1.) Une telle honte nest-elle pas pire que mil-
le morts? Et cependant, ce naufragé battu par tant de vagues, en proie a une si horrible
tempéte, demeure calme, immobile au milieu des nuées, parmi les vents, les foudres, les
tourbillons et les gouffres; louragan, si redoutable, ne parait étre pour lui qu'un port tran-

quille, et Ion nentend point ses murmures. Tant de courage se déployait avant notre loi de

79



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

grace, avant la claire prédication de la résurrection, de lenfer, de ses peines et de ses suppli-
ces. Et nous qui avons entendu prophetes, apotres, évangélistes, exemples a I'infini; nous
qui avons appris les preuves de la résurrection pour nous si évidentes, nous nen sommes
pas moins impatients, bien que nul dentre nous ne soit éprouvé par tant et de si grandes
calamités. Un tel a fait une perte d’argent, mais il n'a pas perdu et ses fils et ses filles; et
son malheur peut-étre est la punition de ses péchés. Job voit périr les siens tout a coup,
pendant les sacrifices qu’il offre a Dieu, a 'heure méme ot il lui rend ses hommages et son
culte. Supposez méme qu'un chrétien ait vu sabimer a la fois et ses richesses et sa famille,
ce qui est presque impossible : au moins ne voit-il pas tout son corps se résoudre en vers
dévorants et se fondre en corruption. Accordons qu’il ait méme ce dernier malheur : du
moins ne trouve-t-il pas et ces insultes et ces outrages qui, dordinaire, nous semblent étre
les maux les plus poignants, et nous désolent plus que nos malheurs mémes. Car si dans
nos miseres profondes, lorsque nous trouvons des amis pour nous consoler, pour adoucir
nos peines et nous inspirer quelques bonnes espérances, nous sommes cependant encore si
brisés, si découragés : imaginez quel devait étre le supplice de Job, quand il ne trouvait que
des insulteurs, Oui, si le prophéte nous signale un malheur grave et incomparable dans ce
trait du psaume : « J’ai attendu un ami pour pleurer avec moi, et personne nest venu pour
me consoler, et je ne lai point trouvé » (Ps: LXVIII, 21 ) : & quelle extrémité était donc
réduit celui qui, au lieu de trouver des consolateurs, ne rencontrait que des insulteurs, et
sécriait : « Vous nétes tous que donéreux consolateurs ! » (Job, XVI, 2.) Ah ! si de pareils
souvenirs nous occupaient sans cesse, si tels étaient nos raisonnements, aucun événement
du siecle présent ne nous accablerait de douleur ; nos regards se porteraient sur cet athlete,
sur cette ame de diamant, sur ce coeur de bronze que rien ne pouvait entamer; on et dit,
en effet, qu’il avait revétu un corps de rocher et d’airain , tant il souffrait avec patience et

générosite.

4.

Armé de ces pensées, agissons toujours sans murmures, sans hésitation. Vous faites quelque
bien et vous murmurez ? Pourquoi ? (56) Cest, dites-vous, une fatalité, une nécessité ! —
Lapotre répondra : Je connais, en effet, dans votre entourage, des gens qui presque vous
forcent a murmurer. Cest ce que laisse deviner cette phrase de saint Paul :. « Vous habitez
au milieu d’'une nation dépravée et pervertie ». Eh bien ! voila précisément le seul point
admirable de votre conduite: méme harcelé, méme poussé parles méchants, narrivez pas
jusqu’au murmure. Voyez plutét comme les étoiles brillent mieux dans la nuit sombre, et
lancent leurs feux dans les ténebres; loin que leur beauté s'use et se dépense par cette ombre
épaisse, elle nen a que plus déclat; et méme a l'approche du jour, vous les verrez palir. Cest
votre image : demeurez droit et vertueux parmi les méchants ; vous nen aurez que plus

de splendeur, vous nen serez que plus admirable, de persévérer ainsi sans reproche. Vous

80



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

voyez que l'apotre a prévenu vos objections, quand il a écrit ces paroles.

Que veut-il indiquer par celles-ci : « Portant la parole de vie? » Ceest comme s’il disait :
Vous qui devez arriver a la vie, vous qui étes du nombre de ceux qui atteindront le salut.
Comprenez donc qu’il se hate de leur montrer la récompense. Les luminaires nont que la
lumiere ;vous portez, vous, la parole de vie. Quest-ce a dire? La semence de la vie est en
vous ; vous en avez la promesse, vous en portez le germe : voila ce que l'apotre appelle la
parole de vie. En dehors de vous, tous sont des morts : cest encore ce que Paul donne a

entendre, car §’ils vivaient, ils auraient donc aussi la parole de vie.

« Pour ma gloire », dit-il encore. Pourquoi? Cest que, dit-il, jai ma part dans vos biens. Si
grande est votre vertu , quelle suffit a la fois et pour vous sauver, et pour me glorifier. Mais
quelle est votre gloire, 6 bienheureux Paul? Pour nous, vous étes flagellé, banni, couvert
doutrages ! « Sans doute », répond-il, « ma gloire, au jour de Jésus-Christ, sera de n'avoir
pas couru en vain, de navoir pas travaillé en vain » ; jaurai ainsi toujours sujet de gloire,

puisque ma carriere ne sera pas sans combat.

« Et si je dois subir I'immolation... » Il ne dit pas : Si je meurs, et il ne parle pas non plus
de sa mort dans [¢pitre a Timothée; il y répete seulement cette expression : « Déja je subis
I'immolation ». Il veut a la fois et les consoler de sa mort, et leur apprendre a mourir sans
crainte pour Jésus-Christ. Je deviens, dit-il, une victime, une hostie. O ame bienheureuse
! Il appelle hostie leur établissement dans la foi. Mieux vaut immoler sa vie que doffrir un
boeuf. Si donc je me livre moi-méme sur cette offrande, comme victime volontaire, je me
réjouis d'avance de ma mort; tel est le sens de ces paroles : « Mais quand je devrais répandre
mon sang sur la victime et le sacrifice de votre foi, je men réjouirais en moi-méme, et je
men conjouirais avec vous tous; et vous devriez aussi vous en ré« jouir et vous en conjouir
avec moi ». Voyez-vous comment il veut que les fidéles se réjouissent? Pour moi, dit-il, je
suis heureux de devenir une victime, et je me conjouis avec vous d’unir le sacrifice de ma
mort a celui de votre foi.,Vous-mémes soyez-en heureux; vous-mémes, conjouissez avec

moi de ce que je suis offert en victime. Partagez la joie que jéprouve dans ma propre mort.

Ainsi la mort des justes ne veut point des larmes et mérite notre joie. Ils en sont heu-
reux . soyons-le nous-mémes avec eux. Il serait absurde de pleurer sur eux quand ils se
réjouissent. Mais nous regrettons leur présence, direz-vous? Ce nest la qu'un prétexte, ce
nest quun déguisement. Ecoutez l'avis aux Philippiens : «Réjouissez-vous; félicitez-moi ! »
Vous ne les voyez plus, dites-vous, vous auriez raison de vous plaindre, si vous deviez tou-
jours demeurer ici-bas; mais si vous devez bientdt rejoindre celui que vous pleurez, quelle
raison avez-vous de regretter si fort son départ? Que celui-la regrette ses amis, qui se voit
séparé deux pour jamais. Mais si vous devez bientdt prendre le méme chemin, que signi-
fient vos regrets? Pourquoi ne pleurons-nous. pas les absents? Pourquoi, du moins, apres

quelques larmes pendant un ou deux jours, cessons-nous de pleurer? Si vous ne regrettez

81



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

que la séparation, pleurez seulement ce quil faut pour montrer que la nature vous a fait
homme; puis réjouissez-vous comme le faisait Paul, qui sécriait : Il ne mest arrivé aucun
mal; je suis heureux de men aller aupres de Jésus-Christ ; vous-mémes associez-vous a ma

joie; félicitez-moi.

Réjouissons-nous donc a la vue d’'un juste qui meurt, et méme en apprenant la mort d'un
pécheur impénitent. Lun est parti pour recevoir la récompense de ses travaux; l'autre (57)
a cessé d’ajouter au nombre toujours croissant de ses crimes. Mais peut-étre, direz-vous,
peut-étre il eit changé de vie. Non ! car Dieu, si ce pécheur avait dii se convertir, ne l'aurait
pas enlevé de ce monde. Car, pourquoi le bon Maitre qui pour notre salut prépare tout,
fait tout, ne l'aurait-il pas laissé vivre, si ce pécheur un jour avait dit redevenir en état de
lui plaire ? S’il supporte et attend ceux qui ne se convertissent pas, combien plus ceux qui
se convertissent? Nous avons donc raison de supprimer les pleurs dans les deux cas. Quoi
qu’il arrive, remercions Dieu de toutes choses; faisons tout sans murmurer; réjouissons-
nous et sachons en tout lui plaire, afin de gagner léternelle palme, par la grace et bonté de
Notre-Seigneur Jésus-Christ, etc., etc.

HOMELIE IX.

JESPERE, DANS LE SEIGNEUR JESUS, QUE JE VOUS ENVERRAI BIENTOT TIMO-
THEE, AFIN QUE JE SOIS CONSOLE MOI AUSSI, EN APPRENANT DE VOS NOU-
VELLES. (I, 19, JUSQU’A LA FIN DU CHAP.)

Analyse.

1-3. Pour se rassurer au sujet des Philippiens, il envoie Epaphrodite, et bient6t aussi Ti-
mothée, un autre lui-méme. — Eloge d’Epaphrodite, qu’il veut leur rendre, et que Dieu
a guéri. — Le retour a la santé est une grice de Dieu, et la vie présente nest pas un mal.
— Détails sur Epaphrodite, auxiliaire dévoué ; heureux qui peut ainsi aider les apotres :

transition a lexhortation.

4-6. Obligation de subvenir aux besoins des ministres des autels : dette d’ honneur et non
de justice. — Iniquité de ceux qui les accusent. — Pourquoi le prétre sest fait pauvre. —
Réponse a [objection : Ne possédez ni or, ni argent, etc. — Pourquoi Dieu nous laisse-t-il

les prétres a secourir ?

1.

Paul avait dit : Les événements qui « mont frappé ont contribué aux progres de 'Evangile;
mes chaines ont été glorieuses jusque dans le palais impérial ». (Phil. I, 13.) Il ajoutait :
« Quand méme je répandrais mon sang sur le sacrifice et loblation de votre foi » : au-

tant dencouragements qui rendaient la force a ses chers Philippiens. Mais peut-étre aus-

82



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

si auraient-ils soupgonné ces premieres paroles de nétre simplement quune consolation
qu’il leur adressait. Pour écarter ce nuage, que fait-il ? Je vous envoie Timothée, leur dit-il.
Il voulait ainsi -contenter I'ardent désir qu’ils avaient de connaitre parfaitement létat pré-
sent de l'apdtre. Mais pourquoi ne dit-il pas : Je lenvoie pour vous faire savoir ce qui me
concerne, mais plutdt pour nv'instruire de vos affaires? Cest que [état de Paul leur devait
étre auparavant révélé par Epaphrodite, qu’il leur envoyait avant méme le départ de Timo-
thée, comme le prouvent les paroles qui suivent : « Jai cru nécessaire de a vous renvoyer
mon frere Epaphrodite.», qui vous dira mes affaires ; mais je veux aussi savoir les votres.
Il est vraisemblable, en effet, que celui-ci , a cause de sa propre maladie, avait di rester
longtemps pres de l'apdtre. Je tiens donc absolument, disait saint Paul, a savoir ce qui vous
concerne. Or, voyez comme il soumet toutes choses a Jésus-Christ, tout, jusqu’a lenvoi de
Timothée : « Jespére », dit-il, « dans le Seigneur Jésus », cest-a-dire, jai confiance que Dieu

m’accordera cette grace, et quainsi mes voeux pourront aboutir.

« Afin que moi aussi je sois consolé en apprenant de vos nouvelles... » Comme vous avez
été consolés, quand je vous ai appris que, selon vos voeux et vos prieres,1’Evangile était
en progres, que le déshonneur était retombé sur nos ennemis, que la joie métait venue des
efforts mémes qu’ils avaient faits pour me nuire; ainsi je veux savoir a mon tour létat actuel
de vos affaires, afin que moi aussi je sois consolé en apprenant de vos nouvelles. Clest assez
leur dire qu’ils avaient dii se réjouir de ses liens et ambitionner de I'y suivre eux-mémes,

puisqu’il y trouvait son plus grand bonheur.

En disant : Pour que « moi aussi » je sois consolé, il sous-entend : comme vous létes vous-
mémes. Dieu | comme il aimait ses chers Macédoniens ! Il tient, au reste, le méme langage
aux Thessaloniciens, quand il écrit Nous sommes désolé détre séparé de vous, (58) méme
pour trés-peu de temps; tout comme il dit aux Philippiens : Jai lespoir de vous envoyer
bientdt Timothée pour savoir ou vous en étes. De part et d’autre, il montre méme souci,
trés-inquiet de ses néophytes. Car, lorsqu’il ne pouvait les voir en personne, il leur envoyait
ses disciples : tant il ne pouvait se résigner a ignorer leurs affaires, méme pendant un court

laps de temps.

Paul, en effet, ne savait pas tout par révélation de I'Esprit ; et il valait mieux qu’il ignorat
de cette maniere, puisque si ses néophytes avaient pu croire qu’il eiit cette omniscience, ils
auraient péché par dépit et impudence; tandis que séchappant a des fautes qu’ils croyaient

étre cachées, ils sen corrigeaient plus facilement.

Clest aussi pour redoubler leur vigilance qu’il leur écrit : « Afin que moi aussi je sois con-
solé» ; il réveille leur ferveur et leur bonne volonté, en leur faisant entendre, que, quand
bien méme Timothée n’irait point chez eux, Paul saurait bien trouver un autre envoyé qui
lui apprendrait leur conduite. Il se sert évidemment d'un moyen semblable, quand il dif-

fere son voyage chez les Corinthiens, a leffet de les convertir, disant : « Cest pour vous

83



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

épargner que je ne suis pas encore venu chez vous ». La charité de l'apdtre se manifeste,
non-seulement en leur annongant ce qui lui arrive, mais aussi en témoignant qu’il veut sa-
voir ou eux-mémes en sont actuellement. Voila bien le fait d'une 4me inquiéte, ardente, et
qui ne peut calmer sa vive sollicitude. — Mais, en méme temps, il les comble d’honneur en
leur envoyant Timothée. Que dites-vous, en effet? 6 grand saint ! Vous envoyez Timothée?
Pourquoi? Vous me répondez: « Je nai personne qui soit. autant avec moi desprit et de
coeur, ni qui se porte plus sincérement a prendre soin de ce qui vous touche... » N'avait-il
donc personne qui et le méme coeur, le méme amour que lui, Paul? Non, personne que
Timothée. Quest-ce a dire? Cest-a-dire aucun excepté lui qui, autant que moi, vous porte
intérét et sollicitude. Car il est difficile de trouver un ami capable de faire tant de chemin
uniquement pour cette raison Un seul vous aime autant que moi, cest Timothée. Jen aurais
trouvé d’autres pour cette mission ; mais personne n'a son ceeur. Ainsi, cette « unanimité
» avec lapotre, signifie un amour aussi grand que le sien pour ses néophytes... Lui, vous

aime d’'un amour « sinceére », cest-a-dire d'un amour paternel.

« Car tous cherchent leurs intéréts propres, et non ceux de Jésus-Christ... » cest-a-dire,
leur plaisir, leur sécurité, comme il Iécrivait aussi a Timothée. Mais pourquoi ces plaintes
ici ? Il veut nous apprendre, par cette lecon, a ne pas tomber dans de pareils errements ;
il veut que tous ceux qui lentendent ne cherchent ni leur satisfaction, ni leur tranquillité.
— Car celui qui cherche son propre bonheur, poursuit, non les intéréts de Jésus-Christ,
mais les siens propres; pour lui nous devons étre préts a subir tous les travaux, toutes les

souffrances.

« Jugez de lui par Iépreuve que jen ai faite, puisqu’il a servi avec moi dans la prédication
de I'Evangile, comme un fils avec son pére ». — Vous avez la preuve que je ne le loue pas a
aventure; vous savez vous-mémes qu’il m’a aidé dans la prédication de I'Evangile, comme
un fils, son pére. Paul fait ici a bon droit Iéloge de Timothée, puisqu’il, veut quoon le regoive
en tout honneur. La méme raison lui dicte ces paroles aux Corinthiens : « Que personne ne
le méprise, car il fait autant que moi lceuvre de Dieu » (I Cor. XV1, 10) ; recommandation
qui est beaucoup moins utile a lenvoyé qu’a ceux qui le recoivent; car ce sont eux qui seront

récompensés magnifiquement en lui faisant accueil.

« Jespere donc vous lenvoyer, aussitot que jaurai mis ordre a ce qui me regardé », aussitot
que je saurai létat de mes affaires et que je pourrai en pressentir I'issue, le résultat. « Et je me
promets aussi de la bonté du Seigneur, que j’irai moi-méme vous voir bientot ». Si je vous
lenvoie, ce nest pas que je ne doive plus venir moi-méme, mais cest pour me rassurer en
apprenant ou en sont vos affaires, et pour ne pas rester, en attendant, sans nouvelle aucune.
Je me promets daller vous voir, grace a Dieu, si cest sa volonté. Vous voyez quen tout et

toujours, il se soumet a Dieu, et ne prononce rien d’apres son propre esprit.

84



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

2.

« Cependant jai cru nécessaire de vous renvoyer mon frére Epaphrodite, I'aide de mon mi-
nistere, le compagnon de mes combats... » Lapotre lenvoie donc, avec les mémes éloges
qu’il donnait a Timothée. Celui-ci obtenait, en effet, deux titres de recommandation. son
amour pour les Philippiens, que saint Paul attestait en disant que Timothée (59) prendrait
soin deux avec une affection sincere; et les preuves de z¢le qu’il avait données dans la prédi-
cation de 'Evangile. Il invoqua ce double titre pour Epaphrodite ainsi, et en quel; termes?
Il lappelle frére et coopérateur, il va méme jusqua le nommer son compagnon darmes,
montrant en lui un ami qui a partagé tous ses dangers, et attestant de lui tout ce qu’il pour-
rai4 dire de soi-méme. Compagnon d’armes dit plus encore que coopérateur; on trouve
des gens qui sassocient a vous pour des affaires peu graves; beaucoup moins, pour prendre
leur part de vos combats et de vos périls. Lapotre indique que celui-ci portait jusque-la le
dévouement. «Epaphrodite qui est aussi votre apdtre et qui ma servi dans nies besoins ».
Ainsi nous vous rendons, dit saint Paul, ce qui est a vous, puisque nous vous renvoyons un

homme qui vous appartient, ou qui peut vous instruire.

« Parce qu’il désirait vous voir tous; et il était a fort en peine, parce que vous aviez appris
sa maladie; en effet, il a été malade jusqu’a la mort, mais Dieu a eu pitié de lui, et non-
seulement de lui, mais aussi de moi, afin que je neusse point affliction sur affliction ». Clest
une autre maniére de recommander Epaphrodite. Lapotre montre que ce cher député est
convaincu de l'amour des Philippiens envers lui. Rien de plus capable qu'un tel motif pour
le faire aimer encore davantage. Comment? Cest qu’il a été malade, et vous en avez été
affligés; il est rétabli, et vous délivre ainsi de I'inquiétude que vous causait son accident;
mais il na pas été sans chagrin méme apres sa guérison; il sattristait de ne vous avoir pas vus
encore depuis son rétablissement. Lintention de l'apdtre est aussi de se justifier lui-méme
en leur donnant la raison qui ne lui permettait pas de le renvoyer plus tot, et prouvant que
la négligence n’y est pour rien ; qu’il a da retenir Timothée, nayant personne avec lui : «
Lui excepté, dit-il, je mai point d'ami intime », et d’autre part, gardant Epaphrodite a cause
de sa maladie, qu’il montre aussitot avoir été longue et dangereuse, puisqu’il « fut malade
a en mourir ». Voyez-vous quelles précautions saint Paul met en jeu pour que les fidéles ne
puissent le moins du monde accuser en lui négligence ou paresse, et naillent soupgonner
que si personne nest venu, cest parce quon les mépriserait? Rien nest plus capable, en effet,
de gagner le coeur d’un disciple, que de lui donner la preuve et la conviction de I'intérét
que lui porte son maitre et des regrets dont il est ainsi lobjet : cest la marque d’une extréme
charité. Et puis ajoutant: « Vous saviez qu’il avait été malade; il I'a été mortellement, en
effet», et pour vous convaincre que je n’invente ni nexagére aucunement, écoutez: Dieu

seul I'a sauvé « dans sa miséricorde ».

A ce fait, hérétiques, que répondrez-vous? Paul, ici, attribue a la miséricorde la conservati-

85



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

on d’'un malade pres de mourir, et son retour a la vie. Mais si ce monde était essentiellement
mauvais, ce ne serait pas miséricorde que de le retenir dans cet empire du mal. Cette ré-
ponse est accablante et facile contre un hérétique; mais a un chrétien, que dirons-nous? Il
se peut qu’il ait des doutes, et qu’il dise : Quoi ! si étre dissous et habiter avec Jésus-Christ
est un sort préférable, comment dire que la miséricorde ici se soit exercée? — Et moi je
répliquerai : Pourquoi l'apdtre ajoute-t-il aussitot : Il est nécessaire que je reste a cause de
vous ? Nécessité pour Paul, qui valait aussi pour Epaphrodite; d’ailleurs il n’attendait que
pour sen aller enfin vers Dieu avec de plus riches trésors et une plus grande confiance.
Pour étre retardé un peu, ce bonheur ne pouvait néanmoins lui manquer; et une fois parti
de ce monde, il lui était impossible de gagner des ames. Ajoutez que Paul parle souvent le
langage ordinaire des hommes, qu’il saccommode a leurs sentiments et a leurs pensées, et
qu’il ne séléve pas toujours aux sommets de la sagesse. Sa parole sadressait a des hommes
mondains encore et craignant beaucoup la mort. Il veut enfin montrer sa haute estime pour
Epaphrodite, et lui gagner les respects des fideles en attestant que cette vie ainsi sauvée lui
est nécessaire au point qu’il regarde cette guérison comme un acte de miséricorde envers

lui-méme.

Au reste, a part ces raisons, nous soutenons encore que la vie présente est un bien : sinon
pourquoi Paul voudrait-il énumeérer, parmi les chatiments du ciel, les morts prématurées?
Car il dit en un autre endroit : Cest pour cela que parmi vous plusieurs sont malades infir-
mes, frappés méme de Iéternel sommeil. La vie a venir du méchant nest pas meilleure que

celle-ci, elle est affreuse; pour 'homme juste, elle vaut mieux que celle-ci.
60

« Dieu na pas voulu que jeusse tristesse sur tristesse », que déja désolé de sa maladie,
jeusse encore la douleur de le perdre. Il ne peut mieux faire voir son estime pour Epa-
phrodite. « Cest pourquoi je me suis haté de le renvoyer ». Comment sest-il haté? Sans
hésitation, sans délai, en lui ordonnant de passer sur tous les obstacles, pour vous arriver
au plus tot et vous mettre hors de peine. En effet, quand une personne aimée revient a la
santé, nous sommes heureux de l'apprendre, mais plus joyeux de la revoir, surtout si elle a
guéri contre toute espérance, comme il était alors arrivé pour Epaphrodite. — « Pour vous
donner la joie de le revoir et pour adoucir aussi mon chagrin ». Quel est le sens des derniers
mots? Le voici : Si vous revenez a la joie, j'y reviendrai moi-méme; notre cher disciple sera,
a son tour, heureux de notre bonheur, et moi-méme je serai mieux délivré de mon chag-
rin. Il ne dit pas : Je serai sans tristesse ; mais seulement : Ma tristesse sen adoucira, pour
montrer que jamais son 4me nest exempte de souffrance. Comment serait-il sans chagrin
ni peine, celui qui sécrie : « Qui est-ce qui est malade sans que je le sois avec lui? Qui est

scandalisé sans que je brale? » (II Cor. XI, 29.) Du moins déposerai-je ce chagrin !

86



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

3.

« Recevez-le donc avec toute sorte de joie dans le Seigneur ». Recevoir « dans le Seigneur
», cest le recevoir avec lesprit de foi, avec une charité empressée; ou plutot, cest l'accueillir
selon la volonté de Dieu; par conséquent avec le respect di a la dignité des saints, com-
me il convient de recevoir un saint. — « En toute joie » , dit-il encore ; car Paul, par ces
recommandations , agissait dans I'intérét non de ses envoyés, mais des fideéles qui les ac-
cueilleraient. Celui qui donne en pareil cas a bien plus a gagner que celui qui regoit. Donc «

traitez avec honneur de telles personnes » ; faites a celui-ci l'accueil que méritent les saints.

« Car il sest vu tout proche de la mort, pour avoir voulu servir a loeuvre de Jésus-Christ,
exposant ainsi sa vie, afin de suppléer par son assistance a celle que vous ne pouviez me
rendre vous-mémes». Epaphrodite avait été envoyé par la communauté entiere des chré-
tiens de Philippes, afin de servir Paul, ou peut-étre il était venu lui apporter un secours
Lapotre semble attester dans un passage déja cité que cétait un secours dargent. J’ai re-
¢u, dit-il, ce que vous m’avez envoyé par Epaphrodite. Il est donc vraisemblable qua son
arrivée a Rome, il trouva Paul dans un danger tres-grave et si menagant méme que, loin
de pouvoir aborder sa prison sans péril, on risquait sa vie en s’y hasardant; ce qui arrive
dordinaire quand gronde un violent orage et que la colére des souverains déborde au-dela
de toute limite. Qu'un malheureux soit tombé dans la disgrace du prince, il est jeté dans
les fers et gardé trés-étroitement; ses serviteurs mémes ne peuvent arriver jusqua lui. Il est
vraisemblable que tel était alors le sort de Paul, et qu’Epaphrodite, homme d’un caractere
et d'un courage héroiques, avait méprisé tous les dangers pour pénétrer aupres de lui, pour
laider et lui fournir tout ce que réclamait sa position. Paul apporte donc deux motifs pour
lui gagner le respect et l'autorité ; I'un, cest qu'il a, dit-il, bravé la mort a cause de moi;
lautre, qu'il sest exposé ainsi étant l'ambassadeur de toute une cité ; de maniere que, dans
ce grand péril, la cité qui le députait a eu aussi sa part de gloire, puisqu’il représentait tous
ceux qui l'avaient envoyé. Recevez-le donc avec de grands égards, rendez-lui des actions
de gréices pour ses fonctions si bien remplies; cest le moyen pour vous de participer aux
mérites de nos dangers et de toutes nos oeuvres. Et il n'a pas dit : Il sest exposé « pour moi
», mais pour que son témoignage acquiere autorité et confiance, il dit : « Pour loeuvre de
Dieu ». Ce nest pas mon intérét, cest celui de Dieu qui l'a fait agir et « braver la mort ».
Car enfin, nest-il pas vrai que, bien qu’il nait pas, grace a Dieu, subi le coup fatal, il n'a
cependant tenu aucun compte de sa vie et qu’il sest livré entiérement; il aurait affronté a
l'aveugle tous les maux, sans craindre ni cesser pour cela de moffrir son secours. Et s7il sest
exposé a la mort pour le service de Paul, bien plus volontiers l'aurait-il fait pour la prédi-
cation de 'Evangile; ou,-a dire vrai, mourir pour Paul, cétait mourir pour 'Evangile. Car
la couronne du martyre nest pas seulement pour ceux qui refusent de sacrifier aux idoles,
mais pour ceux encore qui meurent pour le service des saints. Je dirai méme, et ceci vous

étonnera peut-étre , que le second cas est méme plus glorieux que le premier. Celui qui,

87



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pour un sujet moindre, ose aftfronter la mort, (61) losera bien plus encore pour un sujet
important. Aussi, nous-mémes, quand nous voyons les saints aux prises avec le péril, ne
ménageons pas méme notre vie. Celui. qui n'a jamais le coeur dexpérimenter le danger, ne
sera jamais non plus capable d’'une grande action ; toujours préoccupé du salut de la vie

présente, il perd le salut de la vie a venir.

« Afin de suppléer par son assistance a celle que vous ne pouviez me rendre vous-mémes.
Que dit l'apotre? Votre cité nétait pas la, mais, par I'intermédiaire de son député, elle a
rempli pour moi tous ses devoirs d’assistance. Il vous a suffi de lenvoyer, pour que votre
secours qui me manquait, me ft prodigué par ce bien-aimé mandataire qui , pour cette
raison, mérite tout '’honneur possible; ce que tous vous me deviez, il I'a payé pour tous.
Lapotre montre aussi que le premier devoir des fidéles, qui sont en streté, est de venir en
aide a ceux qui sont en péril; cest ce quindique lexpression qu’il emploie : « Le retard de

lassistance qui métait due », dit-il.

Saisissez-vous bien l'intention de Paul, lesprit d'un ap6tre? Cette liberté de parole ne pro-
venait pas, chez lui, de lorgueil, mais du grand intérét qu’il portait aux fidéles. Craignant
que ces néophytes ne viennent a senfler, voulant qu’ils gardent la sainte modération de
lesprit, et que loin de surfaire un service rendu, ils gardent d’humbles sentiments; il appel-
le le service rendu un ministere obligé, un secours qui manquait. Prenons garde nous aussi
de nous enorgueillir quand nous aidons les saints, et n'allons pas nous poser en bienfaiteurs
devant nos propres yeux. Nous payons une dette, nous ne faisons pas une donation. Com-
me l'armée active, et surtout le soldat en campagne, doit recevoir du citoyen qui vit en paix,
les aliments et tout le nécessaire; car cest pour celui-ci que l'autre est sous les armes : ainsi,
dans le cas présent. Si Paul navait pas rempli sa charge apostolique, l'aurait-on jeté en pri-
son ? Ainsi cest un devoir que daider les saints. Quelle absurdité serait-ce dapprovisionner
entierement ceux -qui protegent un empire de la terre, de leur fournir aliments, vétements,
le nécessaire enfin, et méme bien au-dela du besoin, tandis quia celui qui combat pour (em-
pereur du ciel, qui livre bataille contre des ennemis bien plus dangereux, [car saint Paul
dit que nous ne luttons pas seulement contre la chair et le sang ( Eph. VIII, 12 ), nous
naccorderions pas I'indispensable nécessaire de chaque jour? Quelle iniquité serait-ce !

Quelle ingratitude ! Quelle avarice !

4.

Ne semble-t-il pas que la crainte des hommes lemporte chez nous sur les terreurs de lenfer
et des supplices éternels? On ne peut expliquer autrement ce renversement de nos idées et
de notre conduite: ainsi nos obligations civiles saccomplissent chaque jour comme delles-
mémes et avec un soin scrupuleux qui nen voudrait négliger aucune; tandis que les obliga-

tions spirituelles nentrent point chez nous en ligne de compte. Faut-il donc que des devoirs

88



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

imposés par la nécessité et par la crainte des chatiments , exigés de nous comme desclaves
contraints et forcés , soient cependant acquittés avec un extréme empressement, tandis
quon oublie entierement ceux quon nous réclame en sadressant uniquement a notre liber-
té et a notre générosité? Ce reproche, sil natteint pas la généralité des fideles, sadresse a
ceux qui ne veulent point acquitter ces dettes sacrées. Dieu ne pouvait-il pas vous en faire la
loi la plus rigoureuse? Il ne I'a pas voulu, parce que votre intérét lui est plus cher encore que
celui des saints, objets de votre charité. Dieu ne veut pas que vous obéissiez a la nécessité,

parce qu'une telle obéissance naurait rien a espérer de lui.

Toutefois il en est ici, et beaucoup, qui sont plus bas et plus vils que les Juifs. Rappelez-
vous les dimes et les prémices, les secondes dimes et méme les troisiémes, le sicle, tout ce
que donnait enfin ce peuple, sans se plaindre jamais de ce que lui cotitait lentretien des
prétres. Plus ils recevaient, plus il était rendu a ceux qui donnaient. On ne disait pas : Ces
gens sont insatiables, esclaves de leur ventre ! Car il me revient de ces propos indignes, et
ceux qui les tiennent savent pourtant se batir des maisons et acheter des terres, tout en
se prétendant pauvres, tandis qu’ils taxeront de riche un prétre qui, par hasard, ou sera
un peu mieux vétu, ou ne manquera pas des aliments nécessaires, ou se fera servir par un
domestique pour ne pas abdiquer sa dignité. Riches, nous ! oui nous le sommes en vérité, et
nos détracteurs sont bien forcés den convenir. Si peu que nous possédions, en effet, nous
sommes dans 'abondance ; tandis que, possesseurs du monde entier, ils auraient encore

des besoins.
62

Jusques a quand durera notre folie? N'est-ce donc pas assez pour attirer sur vous le sup-
plice éternel , que vous ne fassiez aucune bonne oeuvre ? Faut-il encore y joindre les malins

propos pour rendre votre chatiment plus sévere ?

Si cétait vous, en effet, qui eussiez fait la prétendue fortune du prétre, rien quen lui re-
prochant comme un crime ce libre effet de votre générosité, vous auriez perdu votre ré-
compense. Si cest un don que vous lui avez fait, pourquoi l'accuser? Vous-méme attestez
qu’il était pauvre auparavant : ce qu’il a, dites-vous, il le tient de moi. Pourquoi l'accuser,
deés lors? Il ne fallait pas lui donner, si vous deviez lui faire un crime de recevoir. Mais un
autre a donné, et vous I'incriminez ! Vous nétes que plus coupable, vous qui savez a la fois

refuser pour votre compte et accuser ceux qui font le bien !

Quelle sera, pensez-vous, la récompense de ceux qui subissent de tels affronts? Car ils
souffrent pour la cause de Dieu. Ils auraient pu, au lieu du sacerdoce, exercer la professi-
on de simples hoteliers, en supposant que leurs ancétres ne leur aient rien laissé. On sait
bien nous lobjecter avec impudence, quand parfois nous recommandons tel ou tel comme

pauvre et nécessiteux. Ne pourrait-il donc senrichir, il le voulait? nous dit-on; et loutrage

89



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sajoute a cette réflexion brutale : Son aieul, son bisaieul nétaient que cela, et lui, aujourd’hui
méme, voyez comme il est bien vétu ! Mais quoi ! Voulez-vous qu’il aille nu? Ah ! vous étes
habiles a imaginer des rapprochements cruels ; mais craignez de parler contre vous-mémes,
et entendez l'avis menagant de Notre-Seigneur : « Ne jugez pas et vous ne serez pas jugés !
» (Matth. VII, 1.)

Supposons, du reste, qu’il pouvait, a son gré, choisir une profession d’hételier, de com-
mercant qui letit mis au-dessus du besoin, et quil ne I'a pas voulu. Que gagne-t-il donc
maintenant, dites-moi ?Porte-t-il des vétements de soie? Traine-t-il apres lui sur la place
publique un cortége de nombreux valets? Monte-t-il un coursier superbe? Se construit-il
des maisons, ayant dailleurs une habitation convenable? Si telle est sa conduite, je le blame
avec vous, et, loin de Iépargner, je le proclame indigne du sacerdoce. Comment, en effet
pourra-t-il exhorter les autres a savoir se passer de cet attirail superflu, puisque lui-méme
: nest pas assez sage pour cela? Mais s'il se borne a ne pas manquer du simple nécessaire,
est-ce un crime ? Faut-il plutdét qu'il aille de porte en porte demandant son pain ? Et ne
seriez-vous pas le premier a en rougir, vous son disciple? Si votre pere selon la nature en
était réduit la, vous vous croiriez déshonorés; mais si votre pére spirituel était forcé a se dé-
grader, ne devriez-vous pas en étre honteux jusqua ne plus oser vous montrer? Car, selon
I'Ecriture, « un peére sans honneur est le déshonneur de ses enfants ». (Ecclés. 111, 13.) Eh
quoi (faut-il donc que ce prétre meure de faim? La piété ne le permet pas puisque Dieu le
défend.

Or, quand nous répondons ainsi a cette sorte de gens, ils deviennent tout a coup des sages
et des docteurs. LEcriture a prononcé selon eux : « Ne possédez ni or, ni argent, ni deux
tuniques, aucune monnaie dans vos ceintures, pas méme un béaton ». Matth. X, 9.) Or, on

vous voit double et triple vétement et jusqu’a des lits bien couverts.

Hélas! laissez-moi jeter un profond soupir; car sila bienséance ne me retenait, je verserais
méme des pleurs abondants. Pourquoi ? parce que nous savons découvrir si habilement une
paille dans I'ceil du prochain, sans jamais soupgonner la poutre qui nous aveugle. Comment
donc, dites-moi, comment ne prenez-vous pas pour vous-mémes l'avis de Notre-Seigneur?
Le précepte, répondez-vous, nest que pour nos maitres spirituels. Ainsi, lorsque Paul a écrit
: « Quand vous avez le vivre et le couvert, sachez étre contents » ( I Timoth. VI, 8), il ne
parlait non plus qua vos pasteurs? Certainement non, mais a tous les hommes, et tel est
le sens évident de ce passage, si vous létudiez dans tout son contexte. Il avait dit dabord
: « Cest une grande richesse que la piété, qui se contente de ce qui suffit » ; il poursuivait.
:« Car nous navons rien apporté dans ce monde, et il est certain que nous nen pouvons
emporter davantage » ; et il conclut aussitot : « Ayant donc de quoi nous nourrir et de quoi
nous couvrir, nous devons étre contents. Car ceux qui veulent devenir riches tombent dans

la tentation et dans le piége du démon, et dans maints désirs inutiles et pernicieux ». Voyez-

90



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vous comme son discours sadresse a tous les hommes ? N'est-ce pas encore son langage aux
Romains? « N'ayez point de souci de la chair en (63) ses désirs » ; et aux Corinthiens : « Les
viandes sont pour le ventre, et le ventre pour les viandes, et un jour Dieu détruira 'un et
lautre » ; et ailleurs, parlant des veuves : « Celle qui vit dans les délices, est morte toute
vive». Une veuve est-elle un maitre et un docteur? et Paul na-t-il pas écrit : « Je ne permets

pas aux femmes denseigner ni de dominer sur leurs maris ? »

5.

Réfléchissez ici. Le veuvage ne va guére sans la vieillesse. Celle-ci déja veut de grands soins;
la nature de la femme les impose dailleurs, puisque ce sexe, a cause de sa faiblesse méme,
réclame plus de ménagements. Or, malgré ces exigences de I'age et de la nature, saint Paul
ne permet pas a la veuve une vie molle et délicate; il déclare méme quelle est déja morte,
puisqu’il na pas dit seulement Elle ne doit pas vivre délicatement ! mais bien Celle qui vit
dans les délices est morte ! Il I'a donc rayée de ce monde, puisqu'un mort en est effacé pour
toujours. Comment donc un homme serait-il pardonné, s’il se permet une conduite que
Dieu punit dans une femme déja vieille? Voila des réflexions que personne naborde, que

personne napprofondit.

Quant a moi, je suis forcé de vous tenir ce langage, non dans le but de disculper les mi-
nistres de l'autel, mais pour votre propre bien. Vos prétres, en effet, s’ils ont le malheur de
viser aux richesses, et de mériter de trop justes reproches, vos prétres ne seront pas punis
par vos accusations; parlez ou ne parlez pas contre eux, il est un Juge auquel ils rendront
compte de leur conduite; mais vos détractions ne peuvent les atteindre. Quau contraire
vos reproches soient des calomnies, ils nont qua gagner a étre ainsi insultés sans raison,
et vous mavez frappé que vous-mémes. Voyez-vous combien votre condition est différen-
te, de la leur? Parlez contre eux, a tort ou a raison, dés que vous parlez en mal, vous vous
étes blessés! Pourquoi ? cest qu'une accusation méme véridique vous nuit déja, parce quen

dépit du bon ordre, vous jugez vos maitres

Or, s'il est défendu de juger un frere, combien plus Iest-il de juger un maitre ! Que si votre
accusation est calomnieuse, le supplice vous attend; le chdtiment vous menace plus terrible
encore. Pensez que vous devez rendre compte méme d’une parole oiseuse ! Aussi quand, a

ce sujet, je vous exhorte et. me fatigue, je le fais dans votre intérét.

Au reste, je le répete, ces réflexions qui nous condamneraient, personne ne les fait, per-
sonne ne les creuse, personne ne se les applique. Voulez-vous cependant d’autres textes
dans le méme sens ? « Quiconque dentre vous (cest Jésus qui parle) ne renonce pas a tout
ce quil posséde, nest pas digne a de moi ». (Luc, XIV, 33.) Et que pensez-vous de cette
autre parole : « Il est difficile a un riche dentrer dans le royaume des cieux » (Matth. XIX,

23) ; et de celle-ci encore : « Malheur a vous, riches, parce que vous avez toute votre conso-

91



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

lation ! » (Luc. VI, 24.) Voila ce que personne ne pese, napprofondit, ne se dit a soi-méme;
nous navons de force et dardeur que dans la cause du prochain ; cest le moyen assuré de

tremper dans tous les crimes.

Toutefois, et toujours dans votre intérét, écoutez comment se résolvent les tristes griefs
quon impute aux prétres. Les regarder comme convaincus de violer la loi de Dieu nest pas

une mince injure : examinons la valeur de ces accusations.

Jésus-Christ a dit : « Ne possédez ni or, ni a argent, ni deux tuniques, ni chaussures, ni
ceinture, ni baton ». Quen conclure, dites-moi? Pierre allait-il contre le précepte ? Et com-
ment enfin lexcuser d’avoir possédé, en effet, ceinture, vétements, chaussures? Ecoutez plu-
tot ce que lui dit I'ange libérateur «Ceignez-vous, chaussez-vous de vos souliers » (Act. XII,
8), bien qu’a cette époque de 'année, les chaussures ne fussent pas un objet de premiere né-
cessité ; en cette chaude saison, on peut aller nu-pieds; 'hiver seul les rend indispensables;
et voila Pierre en possession de chaussures ! — Et de Paul, que dirons-nous? Il écrit a Timo-
thée : « Hatez-vous de venir me trouver », et aussitot il ajoute : « Apportez-moi, en venant
ici, le manteau que jai laissé en Troade, chez Carpus, et les livres et surtout les parchemins
». (IT Tim. IV, 13, 21.) 1l parle d'un manteau, et personne ne dira qu’il nen avait pas un
autre dont il pat se vétir. Car s’il avait 'habitude daller sans manteau, il était inutile évi-
demment dordonner quon lui apportat celui-la. Si, au contraire, il était habitué a ce genre
de vétement, il est clair qu'il en avait un autre encore. Comment expliquer d’ailleurs qu’il
demeura deux ans dans un logis qu’il louait ? Il faudra dire qu’il désobéissait a Jésus-Christ,
lui qui disait pourtant : « Je vis, non ce nest (64) plus moi qui vis, mais cest Jésus-Christ
qui vit en moi »; lui, le vase délection a qui le Seigneur lui-méme rendait ce témoignage «

Cet homme est pour moi un vase choisi ! »

Je devrais vous laisser dans le doute et ne pas vous donner la solution de ces proble-
mes, mais vous punir ainsi de votre négligence et de votre oubli de nos saints livres ; car
tout le mal vient de la. Chercheurs infatigables et cruels quand il s'agit des péchés dautrui,
nous navons pas méme la pensée des notres, ignorants que nous sommes des Ecritures,
et nullement instruits de la loi de Dieu. Oui, je vous devrais ce légitime chatiment. Mais
quoi? je suis pére; un pere est toujours trop indulgent pour ses enfants, parce que ce coeur
paternel ne peut perdre sa chaleur; a l'aspect d’'un fils triste et défait, il se trouve frappé, plus
que lui-méme, d'une douleur poignante; il nest heureux que quand il a détruit la cause de
ce chagrin. Puissé-je y réussir, moi aussi, bien que je vous aie laissé quelque peu avec le

chagrin de ne pas étre consolés, afin qu’a présent vous receviez mieux la consolation.

6.

Que répondrai-je donc? Non, les exemples précipités ne répugnent pas, bien au contraire,

ils sont pleinement d’accord avec les préceptes de Jésus-Christ. Car ces préceptes étaient

92



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

faits pour un temps et non a perpétuité. Et je mavance pas la une conjecture, mais une
vérité déduite des saintes Ecritures. Comment? Saint Luc rapporte les paroles mémes de
Notre-Seigneur a ses apdtres : « Quand je vous ai envoyés sans sac ni besace, sans ceinture
ni chaussures, quelque chose vous a-t-il manqué? Rien absolument, répondirent-ils ». (Luc,

XXII, 35, 36.) Désormais donc, sachez vous en procurer.

Comment d’ailleurs navoir qu'une tunique, une seule? Comment? Quand elle avait be-
soin détre lavée, fallait-il rester chez soi ou méme sortir par nécessité, mais sans tenir comp-
te des bienséances ? Réfléchissez a Iétrange position qui aurait été faite a saint Paul appelé
a parcourir le monde entier pour des oeuvres si grandes et si nobles, la privation d’un véte-
ment leit condamné a senfermer; elle aurait fait obstacle a sa haute mission ! Et que serait-il
arrivé sil'hiver avait été rigoureusx, si les pluies ou les glaces eussent été continuelles, de sor-
te qu’il etit été impossible de faire sécher cet unique vétement? Fallait-il encore que l'apotre
demeurat enfermé? Et si le froid avait raidi ses membres, devait-il périr et s'interdire la pa-
role? Car n'allez pas croire que le corps de ces premiers apotres ait été de diamant. Ecoutez
ce que saint Paul dit a Timothée : « Usez d’'un peu de vin, a cause de votre estomac et de
vos fréquentes maladies »; et d’Epaphrodite : « J’ai cru devoir vous renvoyer cet apdtre qui
m’a tant aidé aux jours de ma détresse; il a été malade jusqu’a en mourir, mais Dieu a eu
pitié de lui, et non-seulement de lui, mais de moi-méme aussi ». (I Tim. V, 23; et Philip. II,
25.) Ils étaient donc sujets a toute maladie ou infirmité. Fallait-il donc qu’ils se laissassent
mourir? Non, évidemment. Pour quelle raison donc le Seigneur, a une certaine époque,
leur donnait-il le précepte de navoir ni sac, ni besace, etc.? Il voulait sur I’heure y pour-
voir par un prodige, et montrer que dans 'avenir méme il serait encore assez puissant pour
y sufhire. Et toutefois il n'y suffit point; pourquoi ? Car, enfin , les ap6tres valaient mieux
incontestablement que les Israélites, dont les vétements ni la chaussure ne susérent point
pendant quarante ans, bien qu’ils parcourussent le désert, briilés par les rayons d’'un soleil
capable de calciner les rochers mémes. Pourquoi donc fit-il moins pour ses apotres? Pour
votre intérét. Dieu savait que vous ne seriez pas invulnérables, que plus d’'une blessure au
contraire vous atteindrait; il vous a donc créé le moyen de vous préparer les médicaments
; et la preuve de cette intention divine, écoutez-la. Dieu ne pouvait-il nourrir ses apotres ?
Ce qu’il vous a donné a vous,pécheur, l'aurait-il refusé a Paul ?Lui qui sest montré généreux
pour les Israélites murmurateurs, débauchés, idolatres, aurait-il été avare a [égard de Pierre,
qui avait tout quitté pour lui ? Lui qui autorise la propriété en faveur des méchants, com-
ment aurait-il été moins gracieux a [égard de Jean qui, pour lui, avait abandonné jusqua
son pére méme? Et cependant, il ne I'a pas voulu; mais cest par vous qu’il veut les nourrir,

afin que vous ayez une occasion de vous sanctifier.

Et, de grace, remarquez lexces de sa bonté a votre égard. Il a voulu abaisser ses disciples
pour vous relever. Sil les avait mis au-dessus du besoin, ils auraient gagné en admiration

et en gloire : mais vous auriez perdu pour votre salut. Loin de les rendre admirables en

93



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ce point, il les a voulus nécessiteux et (65) humbles pour vous ouvrir une voie de salut; il
leur a donné I'indigence pour vous offrir de gagner le ciel. Un maitre se fait moins respecter
quand il recoit quelque chose ; on honore bien davantage celui qui naccepte rien. Mais aussi
le disciple n’y gagne pas, il perd un noble fruit de charité. Voyez-vous la sagesse de Dieu,
'ami et le sauveur du genre humain? Il na pas lui-méme cherché sa propre gloire ni étudié
ses intéréts; il était dans la gloire, et il a voulu savilir pour votre bonheur. Cest aussi son
plan pour les docteurs de sa loi. Il pouvait nous les montrer vénérables, il a préféré les faire
voir abaissés, dans votre intérét, et vous donner loccasion de vous enrichir. Oui, pour vous
faire moissonner les biens spirituels, Dieu veut que ses ministres éprouvent des besoins
temporels. Rien ne lempéchait de leur donner tout en suffisance; je vous l'ai prouvé par

maintes raisons; pour votre intérét, nous 'avons fait voir, Dieu les a laissés dans le besoin.

Convaincus de ces vérités, livrons-nous désormais non plus a notre caractere accusateur,
mais a lesprit de bienfaisance. Au lieu de scruter les défauts d’autrui, connaissons bien
nos propres miseres; pensons aux bonnes ceuvres du prochain; nétudions pas moins nos
propres péchés , et nous plairons a Dieu. Celui qui ne veut voir dans les autres que leurs
péchés, et dans lui-méme que ses vertus, celui-la se cause un double dommage. Dans les
uns il trouve sujet dorgueil; dans les autres il rencontre scandale et tentation de négligence.
En effet, tandis qu'il se rappelle qu'un tel et une telle sont tombés, lui-méme se facilite les
chutes et les défaillances; et quand, d’autre part, il croit avoir bien agi, facilement il senflera
dorgueil. Qu'un homme, au contraire, oublie ses propres bonnes actions et ne pense qua ses
péchés ; que dans les autres il cherche volontiers, non les fautes, mais les actes conformes a
lavertu; il a des lors tout a gagner. Et comment? Le voici. La vue du prochain dans lexercice
du bien vous décide, par une sainte envie , a suivre son exemple ; le souvenir de vos péchés,

dlautre part, rabaisse votre arrogance et sauve en vous la modestie.

Si nous retenons ces pensées et si nous y conformons notre conduite, nous pourrons
atteindre enfin les biens promis de la vie future, parla grace et la bonté de Notre-Seigneur
Jésus-Christ... Ainsi soit-il.

HOMELIE X.

AU RESTE, MES FRERES, REJOUISSEZ-VOUS DANS LE SEIGNEUR. IL NE M’EST PAS
PENIBLE, ET IL VOUS EST AVANTAGEUX QUE JE VOUS ECRIVE LES MEMES CHO-
SES. (CHAP.III, 1a7.)

Analyse.
1. Heureux de leur écrire, il les invite a éviter les judaisants.

2. II leur montre en quoi consiste la vraie circoncision, et témoigne quayant tous les

avantages de la loi, il a tout sacrifié pour Jésus-Christ.

94



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

3-6. Exhortation contre le luxe. — Lorateur montre les désavantages temporels d'un luxe
exagéré, ainsi : luxe inutile des vétements ; luxe plein de folie de l'or employé en bijoux ; luxe
incroyable et ruineux de 'ameublement et de la décoration des maisons. — Le luxe envisagé
au point de vue moral nest pas moins malheureux. — Le luxe ne rend pas la vieillesse moins
lourde, nila vertu plus facile ; le luxe, au contraire, empéche la pratique de la vertu : on abuse
des biens de Dieu et on oublie les pauvres. — Les pierreries nont de prix que dans notre

imagination.

Les chagrins et les inquiétudes, lorsque 'ame en est déchirée a lexces, la privent de sa force
propre. Lapotre réveille et ranime les Philippiens, parce qu’il les voit en proie a de profonds
chagrins. Ils s'affligeaient d’ignorer ot en étaient les affaires de Paul; ils saftligeaient parce
qu’ils le croyaient mort; ils saftligeaient a propos de la prédication et au sujet d’Epaphrodite.
Sur tous ces points, il les comble d'assurances consolantes, et il conclut : « Pour tout le reste,
mes freres, réjouissez-vous », car vous navez plus aucun sujet de tristesse. Vous avez Epa-
phrodite que vous regrettiez; vous avez Timothée, moi-méme jarrive, 'Evangile progresse
: que peut-il vous manquer? Réjouissez-vous ! — Et tandis (66) qu’il appelle les Galates du
nom de fils, il nomme ceux-ci ses fréres. Cest quen effet, lorsqu’il veut administrer un bla-
me ou témoigner son affection, il choisit le titre de fils; mais quand ceux a qui il sadresse lui
paraissent mériter plutot [éloge que le blame, il préfeére le titre de fréres. — Réjouissez-vous
« dans le Seigneur », paroles bien justes et vraies, « dans le Seigneur », et non pas d’'une joie
mondaine. Car celle-ci nest point véritable; tandis que, d’apres saint Paul, les souffrances
en Jésus-Christ ont toujours leur bonheur. « Il ne mest pas pénible et il vous est avanta-
geux que je vous écrive les mémes choses: Gardez-vous des chiens, des mauvais ouvriers,

des faux circoncis ».

Vous voyez que saint Paul n'a pas commencé par les avertissements. Au contraire, il leur
a donné plusieurs éloges, il leur a témoigné son admiration; il les loue de nouveau, avant
de donner des avis. Cest quen effet, un discours d’avis est, de sa nature, pénible a entendre

: aussi veut-il 'adoucir de toutes maniéres.

Qui appelle-t-il « des chiens ? » Cétaient ces mémes hommes que toutes ses épitres lais-
sent deviner, juifs impurs et abominables, avides d’argent et dempire, et qui, pour attirer a
eux nombre de fidéles, préchaient a la fois le judaisme et le christianisme, corrompant ainsi
I'Evangile. « Prenez garde » a eux, dit-il, car ils sont difficiles & découvrir ; prenez garde « a
ces chiens ». Les juifs ne sont plus les enfants de Dieu ; le nom de chiens qui désignait aut-
refois les gentils, leur convient maintenant. Comment? Parce quautant les gentils étaient
éloignés de Dieu et de Jésus-Christ, autant les juifs ont rompu avec lui. Cette appellation si

rude met a nu leur impudence, leur malice, leur séparation profonde et haineuse d’avec les

95



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

enfants légitimes. Que les gentils aient été appelés chiens d’abord , la Chananéenne vous
lapprend : « Oui, Seigneur », sécrie-t-elle; « mais les petits chiens mangent les miettes qui
tombent de la table de leurs maitres ». (Matth. XV, 27.) Mais pour qu’ils n'aient pas méme
cette espérance détre parmi les chiens admis autour de la table de famille, il ajoute un mot
qui les exclut absolument : « Prenez garde aux mauvais ouvriers ». Désignation étonnam-
ment bien choisie : mauvais ouvriers , puisqu’ils travaillent sans doute, mais au bénéfice du
mal; leur labeur est pire que loisiveté, puisqu’ils renversent les plus nobles institutions de

Dieu.

« Prenez garde aux faux circoncis ». La circoncision, chez les juifs, était chose honorable,
puisque devant elle la loi cédait, le sabbat nétait plus un jour sacré. Car pour donner la cir-
concision, on violait le sabbat, tandis que la loi de circoncision ne pliait pas devant celle du
saint repos. Comprenez de la Iéconomie du plan divin : la circoncision était plus respectée
que le sabbat lui-méme, puisquaucun temps ne pouvait en dispenser. Or la premieére loi est
tombée : combien plus le sabbat avec elle ! Aussi Paul ne laisse pas méme a la circoncision
son nom en cet endroit. Il ne dit pas quelle soit mauvaise, quelle soit inutile, pour ne pas
irriter les sectaires; mais il poursuit plus prudemment le méme but, détournant de la céré-
monie méme dont il leur laisse encore le nom imparfait, mais avec le désir débranler cette
loi. Avec les Galates, il procéde autrement. Comme cette plaie des faux circoncis y était plus
dangereuse, il tranche dans le vif hardiment et avec une grande autorité. Avec les Philippi-
ens, au contraire, comme les mauvaises doctrines n'avaient pas de succes, il épargne leurs
oreilles et ne leur dit rien de dur tout en les combattant 1a comme ailleurs : Prenez garde
« aux faux circoncis. Cest nous qui sommes la vraie circoncision »; comment? « Puisque
nous servons Dieu en esprit sans nous flatter daucun avantage charnel ». Il na pas dit :
Comparons entre cette circoncision et cette autre, et jugeons laquelle est préférable. Il ne
donne pas méme a ce rit a jamais éteint son nom antique : Ce nest plus la circoncision,
dit-il, ce nest plus qu'une « concision », une plaie inutile, et pourquoi? Cest que les juifs se
bornent a retrancher leur chair. Dés qu’une telle observance nest plus consacrée par la loi,
elle nest plus qu'une incision, qu'une section. Peut-étre aussi la désigne-t-il sous ce nom,
parce que ces sectaires cherchaient a fractionner, a diviser 'Eglise. Notre, langue [grecque]
emploie ce terme katatome pour toute maniére de couper quand elle est maladroite et sans

regle.

2.

Mais si vous tenez, dit I'apotre, a connaitre une circoncision véritable , vous la trouverez
chez nous qui servons Dieu en esprit », cest-a-dire par notre ame et notre (67) coeur. Le-
quel vaut mieux, en effet, dites-moi, du corps ou de I'ame? Celle-ci, évidemment. Donc la
circoncision charnelle nest pas la meilleure, et méme la circoncision spirituelle est la seule

vraie. Tant que dura lobligation du rit extérieur, il y avait lieu a comparer les deux circon-

96



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

cisions; on pouvait parler, avec l'apotre, « de retrancher telles parties superflues de notre
coeur ». Saint Paul , parlant aux Romains, pouvait exalter cette circoncision spirituelle et
sécrier : « Le vrai juif nest a pas celui qui lest au dehors , et la véritable circoncision nest
pas celle qui se fait dans la chair; mais le vrai juif est celui qui lest intérieurement, et la cir-
concision véritable , est celle du coeur qui se fait par lesprit et non selon la lettre ». (Rom.
11, 28.) Ici, saint Paul va plus loin; il refuse au rit ancien son nom méme, il ne veut plus qu’il
sappelle circoncision. Car la figure peut avoir le nom de la vérité, tant que celle-ci n'a pas
brillé ; mais elle doit le perdre aussitdt que la vérité parait. Il en est de méme dans l'art de la
peinture. Supposez un portrait de lempereur, mais seulement au trait et a Iétat débauche ;
tant que [éclat des couleurs na pas accusé le modele, nous ne disons pas que le prince est
la ; mais quand la couleur a été posée, le premier trait sefface, se couvre sous ce ton plein
de vérité, et nous disons : Voila lempereur ! Aussi saint Paul ne dit pas : Nous avons; mais
bien « Nous sommes » la circoncision, et son langage est trés-exact. La circoncision par la
vertu, tel est le chrétien, en toute vérité. Il n'ajoute pas : Les juifs ne lont plus ! mais « Prenez
garde a ces misérables coupés! » Désormais ils marchent dans la mort et le vice. Et pour
mieux montrer que la circoncision ne doit plus étre opérée sur le corps, mais sur le coeur,

il ajoute : « N'ayez plus de confiance en un avantage charnel ».

« Ce nest pas que moi-méme je ne puisse « prendre avantage du coté de la chair ». Quest-
ce a dire « prendre avantage » et « du coté de la chair? » Ce serait en tirer vanité, en parler
avec sérieux et avec pleine confiance. Cette réflexion est belle et prudente. Car si Paul était
né dans la gentilité, et qu’il accusat des lors et la circoncision et ceux méme qui la recevaient
sans raison, il me paraitrait si ardent a l'attaque que, pour des motifs personnels, il laisserait
voir qu’il est privé de cette marque de noblesse qui caractérisait le judaisme; qu'il en ignore
la grandeur et la majesté; qu’il n’a pas la gloire dy participer. Mais, maintenant circoncis et
censeur toutefois de la circoncision , il ne l'attaque pas par le dépit den étre exclus, mais par
le devoir qu’il a de la condamner ; loin d’agir avec ignorance , cest en toute connaissance
de cause. Voyez ce qu’il dit en cas semblable dans Iépitre aux Galates; réduit a la nécessité
de se glorifier lui-méme, il révele encore une grande humilité : « Vous savez» , dit-il, « de
quelle maniere jai vécu autrefois dans le judaisme ». ( Gal. I, 13. ) — Or, ici, cest le méme
langage : « Si quelqu’un croit pouvoir tirer vanité de cet avantage charnel, je le puis encore
plus que lui » ; et il ajoute aussitot : « Né Hébreu de péres Hébreux ». Il ne commence pas
par cette recommandation de sa naissance, comme si son premier but avait été de parler
ainsi de lui-méme, il a commencé au contraire par ces mots : « Si quelqu'un » moppose cet
avantage, montrant ainsi qu’il Savance parce qu’il le faut, et qu’il parle uniquement a cause
de lobjection. Si vous avez confiance, dit-il, jen ai plus que vous. Vous me forcez a le dire,
sans quoi je me tairais. Et toutefois, jusquen sa réplique, il évite le ton de l'aigreur; il frappe
sans nommer personne, il donne ainsi facilité déviter le coup en reculant. — « Si quelqu'un

croit pouvoir tirer vanité ». Il choisit cette expression : « Croit pouvoir....», ou bien, parce

97



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

quen effet leur confiance était moindre au fond quelle ne paraissait, ou parce que ce nétait
pas une véritable confiance; tous ces avantages de nation ou de rite venant de la nécessité

et non d’un libre choix.

« Jai été circoncis au huitieme jour ». Il commence par l'avantage le plus prisé de ses
adversaires, la circoncision: «Etant », ajoute-t-il, « dela race d’Israél » : ce double fait montre
aussi qu’il nétait ni prosélyte, ni méme fils de prosélytes. Le non-prosélytisme se prouve
par sa circoncision des le huitieme jour; et le fait que ses ancétres nétaient pas simplement
prosélytes, ressort de ce qu’il était de la race d’Israél. Et pour que ces mots « la race d’Israél
» ne soient pas compris d’'une des dix tribus schismatiques , il se déclare de la tribu de
Benjamin, comme s’il disait de la plus saine partie de la nation, car le sort avait placé dans
cette tribu les biens propres aux .prétres. « Hébreu né de péres Hébreux », (68) nouvelle
preuve qu’il nest pas simplement prosélyte, mais dorigine antique et issu des plus nobles
juifs. On pouvait étre israélite; en effet, sans étre pour cela hébreu ni de péres hébreux. Bon
nombre de juifs avaient déja corrompu leur sang et ne gardaient plus méme leur langage
national, par suite d’alliances avec les gentils. Saint Paul rappelle donc cette dégénération

de tant dautres , en méme temps que la noblesse bien conservée de son origine.

« Pour la maniere dobserver la loi, jétais pharisien ; pour le zéle du judaisme, jai été persé-
cuteur de I'Eglise; et pour la justice légale et mosaique, ma vie fut irréprochable ». Lapotre
aborde les avantages qui résultaient de son libre choix, ceux qu’il a précédemment énumé-
rés ne venant pas de sa volonté. En effet, ni sa circoncision, ni son origine israélite, ni sa
naissance dans la tribu de Benjamin, nétaient son oeuvre. Si, dans cette derniere catégorie,
il avait des compagnons de gloire, du moins les faits qu’il va énoncer le relevaient au-dessus
deux. Vous voyez pourquoi il dit : « J’ai plus » que personne? Cest quen effet, déja il avait
une série d'avantages : il nétait pas simple prosélyte, il sortait d'une tribu tres-estimée; il
tenait tout cela d'ancienne date et de ses ancétres; bien des judaisants ne pouvaient rien
dire de semblable. Mais comme on napercevait rien la qui fat le fruit de son libre choix,
il arrive aux avantages que sa volonté a déterminés, et il rappelle tout d’abord : « Selon la
loi, jétais pharisien; et selon le, zéle, jétais persécuteur de I'Eglise ». Ce dernier trait semble
corroborer le premier, et prouver mieux encore son pharisaisme. On pouvait étre phari-
sien sans pousser jusque-la le zele. — Enfin, « selon la justice de la loi, jai mené une vie
irréprochable ». Il se peut, en effet, quon méprise le péril par amour du commandement,
comme faisaient les princes des prétres, et non par zéle de la loi. Paul navait point ce carac-
tére; jusquiau point de vue de la justice 1égale, sa vie était sans reproche. Si donc je surpassais
tous mes rivaux par la noblesse de mon origine, par mon z¢le et mon ardeur, par ma vie
et mes moeurs, pourquoi ai-je renoncé a toutes ces gloires, sinon parce que jai trouvé dans
ce que Jésus-Christ moffrait, plus de grandeur et des avantages vraiment incomparables ?
Car « ce que je considérais comme un gain ma paru depuis, en regardant Jésus-Christ, un

désavantage et une perte ».

98



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

3.

Ce genre de vie si parfait selon le judaisme, et par lui embrassé des lenfance, cette noblesse
dorigine, ces dangers et ces travaux affrontés jusqu’alors, ce beau z¢le, tous ces avantages
enfin; ne furent plus aux yeux de Paul que de véritables malheurs et des pertes; il abjura ce
qui lui avait été si avantageux, pour gagner Jésus-Christ. Et nous, l'attrait de gagner Jésus ne
suffit pas pour nous inspirer le mépris de 'argent : que dis-je? La perte du salut éternel nous
effraie moins que celle des biens présents , quoiqu’ils ne soient autre chose que dommage
et que ruine. Examinons plutét en détail , je vous prie, ce qui se trouve au fond des riches-
ses. Ne doit-on pas appeler dommage et ruine, ce qui vous produit d'inexprimables ennuis
sans aucune compensation ?Ainsi, répondez-moi, quel avantage trouvez-vous a posséder
des vétements en grand nombre et de grand prix? Que gagnons-nous a les porter? Rien
absolument, rien que peine et dommage. Nest-il pas vrai que le pauvre, sous un vétement
grossier et usé, supporte facilement les plus fortes chaleurs de [été? Il les endure méme plus
aisément; car un tissu simple et déja fatigué géne d’autant moins vos membres et vous fa-
cilite la respiration; au contraire, quand il est neutf, fit-il plus léger qu'une toile d'araignée,
il vous fatigue davantage. Dailleurs vous qui étes heureux détaler votre luxe, il vous faut
I'une sur l'autre deux et trois tuniques, souvent méme un manteau, puis une ceinture, puis
des calecons. On en estime pas moins le pauvre pour navoir qu'une tunique ; il nen sup-
porte que mieux la chaleur de Iété. Nous voyons souvent les riches inondés de sueur, et les
pauvres, jamais. Ainsi, puisquon trouve le méme usage et méme un meilleur usage dans
ces vétements grossiers et. qui ne colitent presque rien; tandis que ceux quon aura payés au
poids de lor, ne rendent pas plus de services, dites, n'y voyez-vous pas une inutile dépense,
un vrai dommage? Ils ne sont ni plus utiles, ni plus commodes : ils vous ont cotité plus
dargent, voila tout ! Tout au plus sont-ils de méme usage et de méme commodité. Seule-
ment vous, riche , vous les avez achetés cent , peut-étre méme mille écus dor, et le pauvre
a ce quil lui faut pour quelques pieces d'argent. Voyez-vous le dommage.? Mais le luxe est

aveugle.
69

Voulez-vous aussi approfondir ce que vaut cet or dont on aime a parer les femmes et
méme les chevaux? Ici le mal et le ridicule ordinaire saugmentent d’un trait de plus : les
richesses donnent la folie. Oui, on honore de méme maniere et les femmes et les chevaux;
aux unes comme aux autres on choisit mémes parures; on veut faire briller celles-la par les
mémes ornements quon placera sur les chars, quon brodera sur les housses pompeuses
ou elles-mémes viendront sasseoir. Dites-moi, quel profit trouvez-vous a rehausser dor un
cheval, un mulet? Et cette femme ainsi chargée dor, écrasée de pierreries, en est-elle plus ri-
che? — Mais, dites-vous, les bijoux dor ne s'usent point. Les gens du métier assurent tout le

contraire; dans les bains et méme souvent en d’autres endroits, les pierreries et lor perdent

99



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

beaucoup de leur prix. Au reste, je veux que vous ayez raison : ces bijoux ne se détériorent
jamais ! Mais encore, quel rapport vous donnent-ils? Quand ils sont usés ou perdus, nest-ce
pas un dommage? Et quand ils vous ont attiré la haine et lenvie, nest-ce pas un malheur?
Oui, lorsque d’une part, je les vois sans rapport ni profit pour vous, charger votre femme,
et que d’ailleurs ils allument contre vous les regards des envieux, les convoitises des voleurs,
nest-ce pas un dangereux profit? Quoi ! le mari pouvait trouver dans ces valeurs un pré-
cieux capital a utiliser dans quelque entreprise lucrative, et le luxe d'une femme dépensiére
larréte, et le voila réduit a se défendre lui-méme contre la famine, a lutter contre une géne
extréme, tandis qu’il contemple cette créature chargée dor, et ce nest pas une ruine, un mal-
heur? Et cependant le seul nom de la fortune, chez nous Khrmata, signifie biens utiles, et
nous rappelle qu’il faut en faire usage, non pour un étalage de bijoutier, mais pour quelque
oeuvre honorable et,lucrative. Si donc la folle ambition de lor en parure vous en interdit
le véritable usage, que vous laisse-t-elle enfin, que ruine et malheur? Ne pas oser vous en
servir cest vraiment ménager comme si cétait propriété dautrui : des lors cette richesse,

sans emploi, est-elle encore un bien utile ?

Sommes-nous mieux avisés de construire des palais splendides, immenses, de les em-
bellir de colonnes, de marbres, de portiques, de promenoirs, de mille ornements divers,
d’y placer partout et peintures et statues? On reconnait souvent, dans ces dernieres, les
images (Iu démon : mais je veux loublier pour le moment. Que font encore ces toiles la-
mées dor? Une habitation modeste et appropriée a nos besoins nous rend-elle moins de
services? Mais, dites-vous, un palais vous ravit, vous enchante ! Oui, pour un jour ou deux;
puis le charme sévanouit. Le soleil lui-méme nexcite pas en nous une grande admiration, a
cause de I'habitude que nous avons de le voir; un objet d'art en excitera bien moins encore;
bientdt nous ne le remarquons pas plus qu'un vase d’argile. A quoi servent pour la commo-
dité d’une habitation, la multitude des colonnes ou la beauté des statues, ou lor répandu a
profusion sur les murs? A rien ; tout cela nest que luxe insolent, fol orgueil, vrai délire ; les
choses nécessaires ou vraiment utiles devraient nous occuper, et non pas d’inutiles folies.
Ruine et malheur : telle est la suite de ces excés. En comprenez-vous la superfluité, la fri-
volité? On n’y trouve rien pour l'utilité, rien méme pour l'agrément, puisqu'avec le. temps
ce faste engendre la satiété, et ne vous laisse que dommage et que ruine. Mais le gotit de
la vanité est un voile épais sur nos yeux. Paul abandonne ce qu’il croyait un gain; et nous,

nous ne savons renoncer pour Jésus-Christ a ce qui nous perd ?

4.

Jusques a quand enfin serons-nous cloués a cette misérable terre? Jusques a quand enfin
naurons-nous point de regard pour le ciel? Ne voyons-nous pas, comme en vieillissant,
tels ou tels ont déja perdu jusquau sentiment du passé ? Ne voyons-nous pas mourir et

jeunes et vieux? N'en voyons-nous pas qui, deés cette vie méme, sont dépouillés de tout et

100



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

completement ruinés? Pourquoi convoiter ce qui est si fragile? Pourquoi nous attacher a des
biens sans stabilité? Jusques a quand négligerons-nous la seule richesse durable ? Que ne
donneraient pas les vieillards pour déposer le lourd fardeau des ans? Deés lors, quelle folie
que ce désir de retrouver sa jeunesse premiere, jusqua consentir a tout livrer en échange
pour la reconquérir, tandis que; placés en face d'une autre jeunesse qui sera sans déclin,
d’une jeunesse comblée de richesses ineffables et d'une vie bien autrement vigoureuse, on
ne veut pas méme faire le moindre sacrifice pour l'acquérir, lon préfere retenir ce qui, dans
la vie présente, nous est (70) absolument inutile ! Ces prétendus biens ne peuvent ni vous
sauver de la mort, ni conjurer une maladie, ni empécher la vieillesse, non plus quaucun de

ces accidents nécessaires et imposés par la loi de la nature; et vous y étes attaché !

Qu’y gagnez-vous, répondez-moi ? LUivrognerie, la gourmandise, des plaisirs déréglés qui
nous tourmentent plus cruellement que ne feraient des bourreaux. La se borne le profit
que nous retirons de nos richesses, parce que nous nen voulons pas dautres; car si nous
voulions, nous pourrions avec nos richesses acheter le ciel méme. —Elles sont donc un
bien, mobjecterez-vous? — Non, le bien nest pas dans les richesses elles-mémes, mais dans
le coeur et la disposition de celui qui les posséde. En ce point, tout dépend de la volonté,
et u n pauvre méme, s’il le -veut, peut aussi gagner le ciel. En effet, et je l'ai dit souvent,
Dieu tient compte, non pas de ce quon donne, mais du bon coeur de celui qui donne; et le
pauvre, en donnant peu, recoit la récompense des plus riches, Dieu demandant a chacun
selon ses facultés. Ce ne sont ni les richesses qui gagnent le ciel, ni la pauvreté qui mérite
lenfer. Notre volonté bonne ou mauvaise nous fait trouver 'une ou l'autre. A nous de la
corriger, a nous de la dresser, cette volonté, et de la faire ce quelle doit étre : des lors tout
nous deviendra facile. Louvrier, en effet, que sa hache soit dor ou quelle soit de fer, coupe et
aplanit aussi aisément le bois ; il se servira méme mieux d’une de fer ; ainsi la vertu sacquiert
beaucoup plus facilement par la pauvreté. Car Jésus-Christ, parlant des richesses, a dit : « Il
est plus facile a un chameau de passer par le trou d’une aiguille, qua un riche dentrer dans
le royaume des cieux ». (Matth. XIX, 24.) Contre la pauvreté il na point d’arrét semblable;
il dit au contraire : « Vendez tout ce que vous avez, donnez-le aux pauvres, et puis venez,
suivez-moi » (Marc, X, 2-1), parce quen effet,.cest le choix de la volonté qui décide a suivre

Notre-Seigneur.

5.

Donc, gardons-nous de fuir la pauvreté comme un mal, puisquelle est le grand introduc-
teur au ciel; gardons-nous de poursuivre la fortune comme un bien, puisquelle perd tant
d’hommes irréfléchis; mais l'ceil attaché sur notre Dieu, usons, comme il convient, de tout
ce quil nous a donné, force physique, richesses, biens de tout genre. Nous sommes ses
créatures : il serait absurde de ne pas lui rapporter ce que nous tenons de lui, et den faire

hommage a dautres maitres. Il vous a fait des yeux : consacrez-les a son service, et non

101



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pas au démon, Et comment les consacrez-vous a Dieu? Employez-les a contempler ses ceu-
vres pour lui en rapporter la gloire, et détournez-les des beautés charnelles. Il vous a fait
des mains? Possédez-les pour lui et non pour le démon : quelles ne sétendent pas pour le
volet la rapine, mais pour accomplir les commandements, mais pour les bonnes oeuvres
et la priere continuelle, mais pour relever ceux qui sont tombés. Il vous a fait des oreilles?
Ouvrez-les pour Dieu, et non pour des chants corrompus et efféminés; 'Ecriture vous dit
: « Ecoutez toujours la loi de Dieu » ; et encore: « Fréquentez l'assemblée des vieillards, et
s'il est un sage, cherchez tout d'abord son amitié ». (Ecclés. IX, 23 et VI, 35.) Il vous a fait
une bouche? Qu’il nen sorte rien que Dieu puisse condamner, mais bien des psaumes, des
hymnes, des cantiques spirituels, des discours qui procurent la grace en ceux qui les enten-
dent; qui soient capables d’affermir et non de renverser, de produire la bénédiction et non
la malédiction ; qui éloignent des piéges au lieu d’y faire tomber. Il vous a fait des pieds, non
pour courir aux vices, mais aux vertus. Il vous a fait un estomac, non pour le rompre par
la bonne chére, mais pour le dominer par la sobriété et la sagesse. Il vous adonné le désir
du mariage pour la procréa. tion des enfants, mais non pour la débauche et I'adultere. 11
vous a donné de lesprit, non certes pour jeter le blaspheme contre lui et l'outrage contre le
prochain, mais pour diriger et modérer votre langue. Il vous a donné l'argent, pour en user
selon le devoir; toutes vos forces enfin, il vous les a départies avec la méme intention. Il a
créé les arts pour le soutien de notre vie, mais non pour nous distraire des choses spirituel-
les, et moins encore pour nous livrer a des métiers infames: Dieu permet les arts nécessaires,
afin que mutuellement on sentr’aide, mais non pour quon se nuise. Il vous a donné un toit,
pour vous abriter contre la pluie, et non pas pour lorner dor, lorsque le pauvre meurt de
faim. Il vous a donné des vétements pour vous couvrir, et non pour lostentation; il ne veut
pas que vous les enrichissiez dor, tandis que (71) Jésus-Christ resterait nu. Il vous a donné
une maison, non pour la posséder a vous seul, mais pour y recevoir votre prochain. Il vous
a donné la terre, non pour dépenser la plus grande partie de vos revenus a lentretien de
prostituées ou de bouffons, a payer des joueurs de fliite, de lyre, de cithare ; ces biens du bon
Dieu doivent servir aux malheureux, aux indigents. Il vous a donné la mer pour les besoins
de la navigation, mais non pour vous fatiguer par des voyages sans but, pour en sonder
curieusement les profondeurs et en extraire les pierres précieuses et autres bagatelles de ce

genre; Dieu naime pas une semblable passion.

Alors, direz-vous, a quoi servent les pierres précieuses? — Répondez - moi plutdt vous-
méme. Pourquoi tant de valeur a un caillou? A-t-il quelque propriété secrete? A-t-il quel-
que usage? Les pierres quon ne va pas chercher dans la mer, sont certes plus utiles. Du
moins servent-elles a la construction de nos maisons, et celles-la, jamais ! Du moins ont-
elles le mérite détre plus solides. — Malis, dites-vous, les pierreries rehaussent la beauté.
—Comment? Nest-ce pas la pur et vain préjugé? — Elles sont d'un blanc plus vif. — Non,

car elles ne surpassent pas léclat, la pureté d'un marbre bien blanc, jose dire quelles nen

102



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

approchent méme pas. — Sont-elles plus résistantes, au moins? Pas davantage ; plus utiles,
plus grosses? Non et toujours non. Dou vient donc leur valeur? Elle est toute de conven-
tion. Moins belles que d’autres, car nous en trouvons de plus diaphanes et d’'un blanc plus
brillant ; mayant d’ailleurs pas plus de solidité ni d’utilité, quelle raison les fait tant estimer?
La mode, rien que la mode. — Alors, pourquoi Dieu nous les a-t-il données? Elles nétaient
pas un don, dans la pensée de Dieu; cest votre imagination qui leur préte une valeur ! —
Mais pourquoi, direz-vous, 'Ecriture méme les a-t-elle célébrées? Cest quelle a voulu par-
ler d’apres votre opinion méme. Quand un maitre sadresse a un petit enfant, force lui est
dadmirer ce quadmire cet innocent, pour gagner son coeur et lélever peu a peu. Pour-
quoi désirez-vous la magnificence des vétements? Donnez une robe a votre corps, et des
chaussures a vos pieds ; et tenez-vous pour vétu et paré suffisamment. — Mais, dites-vous,
I'Ecriture parlant des commandements de Dieu, dit qu’ils sont plus « estimables que lor
et les pierres précieuses » . (Ps. VIII, 11.) Cela nempéche pas que ces pierres précieuses
ne soient des choses inutiles; autrement, la sainte Ecriture n'aurait pas commandé de les
mépriser. Si parfois nos saints livres en parlent d'aprés notre estimation, n'y voyez qu’une

condescendance de la divine bonté.

Vous me demandez pourquoi Dieu nous a donné la pourpre et dautres ornements pa-
reils? Reconnaissez-y les oeuvres de sa magnificence infinie; d'autres ouvrages de sa main
témoigneraient ainsi de son incomparable richesse. Quand la Providence travaillait pour
vous, elle vous donnait le pur et simple froment; cest vous qui avez imaginé de le dénaturer,
par mille préparations, en gateaux, en friandises, en mets a I'infini qui flattent uniquement
la sensualité. Le plaisir et la vanité ont fait ces inventions qui vous ont paru préférables
a tout au monde. Mais vienne a passer un étranger ou un paysan ignorant de tous vos
artifices; et que vous voyant extasiés devant vos oeuvres, il vous demande raison de voi-
re admiration ridicule, dites, quaurez-vous a lui répondre? Que ces mets sont bien beaux

voir? Rien nest plus faux.

Laissons donc, mes fréres, de vains préjugés, et attachons-nous aux seuls biens véritables.
Ceux de la terre ne méritent point ce nom; ils passent, ainsi que coule leau d’un fleuve.
Dong, je vous en prie, établissons-nous sur le roc afin de nétre point ballotés au caprice des
vents, mais de gagner en outre les biens futurs, par la grace et la bonté de Notre-Seigneur

Jésus-Christ...... Ainsi soit-il.

HOMELIE XI.

CE QUI M’ETAIT ALORS UN GAIN, JE CAI CRU DEPUIS, POUR JESUS-CHRIST, UNE
PERTE... (CHAP. III, DU VERSET 7 AU VERSET 13.)

Analyse.

103



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

1. Chérésie (probablement celle des manichéens), ne peut pas conclure des paroles de

saint Paul que la loi mosaique fut un mal.
2. La foi en Jésus-Christ est un bien infiniment préférable a la justice mosaique.

3. Dignité de nos souffrances, unies a la passion de Jésus-Christ ; la résurrection glorieuse

en est la récompense.

4. Malheur de [éloignement de Dieu. Ses bienfaits. Notre ingratitude.

1.

Dans les combats que nous livrons aux hérétiques, il nous faut apporter une attention vive
et soutenue sur lobjet de nos luttes. Le seul moyen de dissiper leurs bataillons et de rem-
porter pleine victoire, cest de ne pas méme leur laisser reprendre haleine. Mon but est de
vous dresser a ce genre de duels a l'aide des saintes Ecritures, et de vous faire trouver dans
les textes mémes qu’ils apportent, de quoi réduire au silence nos contradicteurs. Par con-
séquent, je veux commencer la discussion qui se présente aujourd’hui a lendroit méme ot
jai terminé celle d’hier. O en sommes-nous restés hier? Saint Paul avait résumé tous les
avantages judaiques qui lui donnaient quelque sujet de gloire, ce qu’il tenait de la nature,
de son choix et de son oeuvre, et il avait ajouté : « Mais tout ce qui était gain pour moi, je
le regarde a présent comme détriment a cause de Iéminente science de Jésus-Christ mon
Seigneur; pour lui, jai renoncé a tous ces prétendus avantages que je regarde comme vile

ordure, afin de gagner Jésus-Christ».

Ici 'hérésie se dresse avec insolence. Mais la sagesse de I'Esprit-Saint se plait a éveiller
chez lennemi lespoir d’un triomphe, afin de lengager a livrer bataille. Si Paul avait parlé
ouvertement, les hérétiques auraient fait pour cette épitre ce qu’ils ont fait pour dautres
livres sacrés, altérant le texte, lui déniant l'authenticité parce qu’ils nosaient l'attaquer ou-
vertement. Mais comme les poissons ne voient point tomber dans londe 'hamecon qui
doit les prendre, parce quon a soin de le couvrir et de le cacher sous l'appit, et qu'ainsi ils
accourent a lenvi pour se faire prendre; ainsi en est-il de cet endroit ou Paul appelle la loi
un dommage. Telle est la déclaration de l'apotre il appelle la loi un dommage, une chose
vaine; il ne lui était pas permis, ajoute-t-il, de gagner Jésus-Christ, a moins de renoncer
a cette loi. Les hérétiques se laissent prendre par la lettre et le mot, recoivent [épitre avec
bonheur, et pensent avoir gain de cause; puis, dés qu'ils lont regue, ils se trouvent saisis

comme dans les mailles étroites d’un filet inévitable.

Que disent donc ces adversaires insolents? Voyez : La loi est un dommage, elle nest que
paille et poussiere : comment donc osez-vous dire que Dieu en soit I'auteur? Le vrai, cest
que ce passage est favorable a la loi; et vous allez clairement en voir la preuve: appliquons-

nous avec soin a Iétude de tous ses termes.

104



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Lapotre na pas dit : La loi est une perte; mais : « Je 'ai considérée comme une perte ».
Lorsqu’il parle du gain, il ne se sert point de la méme expression, mais il affirme simplement
et dit: « Tout ce qui a été gain pour moi». — Au contraire, lorsqu’il parle de perte, il naffirme
plus, mais il dit : «Je l'ai cru». — Admirable exactitude de langage qui nous définit d’'un coté
laloi telle quelle était dans son essence, et de l'autre la loi telle quelle est devenue dans notre

condition de chrétiens.

Que faut-il donc affirmer? Peut-on dire absolument que la loi nest pas un domptage?Elle
est un dommage, mais en comparaison de Jésus-Christ; d'un autre point de vue elle a été
un véritable gain. On pouvait ne pas y voir un gain; toutefois elle était déja un gain, déclare
saint Paul. Cest comme s’il vous disait: Pensez quel bonheur cétait déja que des hommes
indomptés par nature fussent amenés a un genre de vie plus humain. Dailleurs, si la loi
navait pas préexisté, la grace naurait pas été donnée; pourquoi? Cest que la loi fut (73)
comme un pont jeté pour son passage. De leur bassesse naturelle les hommes ne pouvaient
sélever jusqua la hauteur de la grace; la loi fut leur échelle. Mais apres que lon est monté
on n’a plus besoin déchelle; toutefois celui qui sen est servi pour monter ne la méprise pas
ensuite pour cela : au contraire, il reconnait lobligation qu’il lui a. Cest elle-méme, en effet,
qui I'a mis en état de pouvoir se passer delle; il lui sait donc gré, et rien nest plus juste, de ce
qu’il n’a plus besoin delle. Sans elle, il ne pouvait monter si haut. Voila aussi ce qu’il faut dire
de la loi. Elle nous a élevés a une certaine hauteur; elle était donc un gain. Mais, deés lors,
nous la regardons comme un dommage, et pourquoi? Elle ne lest pas absolument, mais la
grice est bien préférable. Supposez, par exemple, un pauvre, un affamé: tant qu'il a quelque
argent, il sen sert pour conjurer la faim; mais qu’il trouve une bourse pleine dor, et qu’il ne
puisse retenir les deux valeurs a la fois, il regardera comme un dommage de garder l'argent,
il le laissera pour semparer de lor; s’il abandonne 'un, ce nest pas qu’il le regarde comme
nuisible, il sait bien tout le contraire; mais ne pouvant pas garder les deux, il faut bien qu’il

laisse 'un ou lautre : ainsi arrive-t-il ici.

Le détriment, le malheur nest donc pas de suivre la loi; mais ce serait de sattacher a elle
pour délaisser Jésus-Christ. Si elle nous détourne de Jésus, elle est un dommage; si elle
nous amene a lui, cest tout lopposé. Aussi 'apotre la déclare « détriment en comparaison
de Jésus-Christ». Si elle est sensible seulement a cause de Jésus-Christ, elle ne Iest donc pas

par sa nature.

Mais pourquoi la loi ne permet-elle pas quon sapproche de Jésus? Car, apres tout, cest
pour nous mener a lui quelle a été donnée ! Jésus-Christ, dit saint Paul, est la plénitude de
la loi, la fin de la loi. — Elle nous laisse venir a lui, si nous savons lui obéir a elle-méme.
—Alors, qui obéit a la loi, abandonne la loi? — Il 'abandonne, en effet, s'il la comprend et
écoute; autrement, cette loi I'arréte et lenchaine. Il y a plus : « Bien certainement je regarde

tout au monde comme un détriment » , dit-il encore. Et que parlé-je de la loi? Le mon-

105



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de nest-il pas bon? La vie actuelle nest-elle pas bonne? Toutefois si ces biens méloignent
de Jésus-Christ, je les déclare dommageables, pourquoi? «A cause et en comparaison de
Iéminente science de Jésus-Christ mon Seigneur». Dés que le soleil brille , vous perdez a
tenir votre flambeau allumé. Ainsi le désavantage d’'une chose quelconque résulte néces-
sairement de sa comparaison avec un objet plus grand. Or, vous voyez que Paul fait une
comparaison : « A cause « de [éminente science » , dit-il, sans rejeter le premier objet com-
me étranger au second. Car dire qu'une grandeur excelle sur une autre et la dépasse, cest
supposer au contraire quelle est du méme genre quelle. En sorte que la prééminence com-
parative que l'apdtre attribue a la connaissance de Jésus-Christ sur la loi suppose que ces

deux choses sont de méme genre, cest-a-dire bonnes toutes deux.

« Pour lui jai tout rejeté; jai tout regardé comme des ordures pour gagner Jésus-Christ».
Il nest pas évident, d’ailleurs, que sous ce nom « dordures » , Paul désigne la loi; il est
vraisemblable qu’il indique plutot les choses de ce monde. Car il a dit d'abord : Tout ce quia
été un gain pour moi, je I'ai regardé comme détriment au prix de Jésus-Christ; et il ajoute ici
d’'une maniére plus générale encore : Tout me parait détriment; parole qui embrasse tout le
présent aussi bien que tout le passé. Quand bien méme ce terme signifierait la loi, il n"aurait
encore rien de bien outrageux pour elle. Les ordures dont il s’agit, sont les issues du froment,
ce qu’il a de grossier, le chaume, la paille. Or avant la maturité du froment, la paille avait
son utilité; nous la recueillons méme encore avec le froment; si le chaume n'avait d'abord
poussé, le grain naurait point paru. Ainsi en est-il de la loi de Moise. Ce nest donc jamais
absolument parlant et en considérant la chose en soi, que Paul appelle la loi dommageable,
mais par rapport a Jésus-Christ. Ecoutez encore : « Je regarde tout comme détriment »,
nous dit-il. Pourquoi? «A cause de la science éminente de Jésus-Christ pour qui jai tout
rejeté». Puis il ajoute : «destime que tout est « détriment, afin que je gagne Jésus-Christ ».
Voulez-vous comme fidéle a sappuyer sur la pierre fondamentale , sur Jésus-Christ, saint
Paul se garde néanmoins de laisser la loi sans défense et en butte a tous les coups, et comme

au contraire il la protégé de toutes parts.

2.

« Et que je sois trouvé en Jésus-Christ mayant plus ma justice qui vient de la loi ». Si saint
Paul,. en possession d’une justice, est (74) accouru vers une justice meilleure, parce que
lancienne nétait rien a coté de celle-ci, combien plus les gentils, placés en-dehors de toute
justice, devront-ils saisir celle que Paul a préférée ! Je ne veux plus de « ma » justice, dita bon
droit l'apotre, de celle que javais acquise par mes travaux et mes sueurs; je veux celle que jai
trouvée par la grace. Si donc, apres avoir rempli les devoirs de la -vertu, Paul ne trouve son
salut que dans la grace, combien plus, 6 Philippiens, ne 'aurez-vous que la ! Il est probable
que parmi eux on aurait trouvé préférable la justice due & nos travaux personnels; aussi Paul

démontre que celle-ci, aupres de l'autre, nest que de la vile paille. Autrement, moi-méme

106



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

qui avais sué pour l'acquérir, je ne l'aurais pas rejetée pour embrasser celte qui lui succede.

Mais quelle est donc enfin cette justice? Celle qui vient « de Dieu par la foi »; cette justice
est de Dieu; Dieu méme est l'auteur de cette justice ; elle est par excellence un don de Dieu.
Or les dons de Dieu laissent bien derriere eux la vileté de nos bonnes oeuvres, de celles qui

sont les fruits de nos simples efforts.

Que veut dire maintenant : « Dans la foi, afin de connaitre Jésus-Christ? » Cest que toute
connaissance divine vient de la foi ; sans la foi, impossible de connaitre Jésus; et pourquoi?
Cest quelle seule nous apprend « la vertu de sa résurrection ». En effet, quel raisonne-
ment nous démontrera jamais la résurrection? Aucun, mais la foi seule. Et si la résurrec-
tion de Jésus-Christ ne nous est connue que par la foi, comment la génération humaine
du Dieu-Verbe pourra-t-elle étre saisie par notre simple logique? Car la résurrection est
un fait moindre que cette génération. En quel sens? Cest que lon a vu plusieurs exemp-
les de l'une, aucun de l'autre. Plusieurs morts ont ressuscités avant Jésus-Christ; bien que
ressuscités, ils durent de nouveau subir la mort. Mais nul homme jamais ne naquit d'une
vierge. Et si la résurrection de Jésus-Christ, qui sort de lordre commun bien moins que sa
naissance, ne peut étre cependant saisie que par la foi, comment pourrons-nous atteindre
par nos raisonnements sa génération, divine , dogme bien autrement grand et pour mieux
dire hors de toute comparaison ?Voila pourtant la justice nouvelle; il a fallu croire que ses

mysteéres sont possibles, sans quon puisse montrer jamais comment ils sont possibles.

Ceest encore loeuvre de la foi de nous faire accepter « une participation aux souffrances de
Jésus-Christ ». Si nous ne croyons pas, nous ne voudrons pas souffrir; non, si nous navons
pas la foi quen souftrant avec lui, avec lui aussi nous régnerons, aucune considération ne
nous décidera jamais a subir tarit de peines. Il faut que la foi nous ait appris d'abord et sa
naissance et sa résurrection. Mais aussi, vous le voyez; on exige de nous non pas une foi
nue et morte, mais unie aux bonnes oeuvres. On reconnait, en effet, qu'un chrétien croit a
la résurrection d’aprés son courage a sexposer comme Jésus-Christ aux périls, a partager
avec lui ses douleurs. Ainsi devient-il I'associé de ce Dieu ressuscité, de ce Dieu a jamais
vivant. Aussi saint Paul disait-il : « Puissé-je étre trouvé en Jésus-Christ, mayant point la
justice qui me soit venue de la loi, mais ayant celle qui nait de la foi en Jésus-Christ; cette
justice qui vient de Dieu par la foi; afin que je connaisse Jésus-Christ avec la vertu de sa
résurrection et la participation de ses souffrances, étant rendu conforme a sa mort, pour

tacher de parvenir enfin a la bienheureuse résurrection des morts ».

Reprenons. Saint Paul a dit : « Etant rendu conforme a sa mort », ou, comme il écrit ail-
leurs : « JJaccomplis dans ma chair ce qui reste a souffrir a Jésus-Christ ». (Colos. I, 24.)
Conforme a la mort, cest participant a la mort. Comme mon Maitre a été maltraité des
hommes, ainsi je le serai, je lui deviendrai conforme; les vexations, les calamités reprodui-

ront en moi une certaine image de sa mort. Il ne cherchait pas, en effet, son propre bonheur,

107



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

mais notre salut. Donc aussi vexations, miseres, angoisses, non-seulement ne doivent pas
nous troubler, mais plutét nous combler de joie, puisquelles nous rendent conformes a sa
mort. On ne peut mieux dire quainsi nous sommes fagconnés a sa ressemblance, « portant
partout dans notre chair s, comme il Iécrit ailleurs, la mort de Jésus-Christ ». (II Cor. IV,
10.)

La foi seule fait ces miracles. Nous croyons, par de tels sacrifices, non plus seulement que
Jésus est ressuscité, mais quapres sa résurrection méme il posséde une puissance infinie.
Aussi embrassons-nous la voie qu’il a suivie, (75) et de ce coté encore nous devenons ses
freres. Cest dire quainsi nous devenons d’autres Jésus-Christ. Ciel! quelle est donc la digni-
té des souffrances? Car, comme parle baptéme « nous avons été ensevelis a la ressemblance
« de sa mort », ici nous devenons vraiment semblables a sa mort. Lapotre se sert pour le
baptéme d’'un mot bien exact : « A la ressemblance de sa mort », car nous navons pas subi
alors le trépas véritable et entier; nous sommes morts seulement au péché, et non pas selon
le corps et la chair. Dans les deux textes, il est question de mort ; seulement notre Maitre
est mort dans son corps, et nous, seulement au péché. Il est mort, lui, dans notre humanité
méme, dans notre chair qu’il avait adoptée; pour nous, au contraire, cest "Thomme de péché
qui meurt en nous. Saint Paul a donc dii écrire que nous subissons « la ressemblance de sa
mort», quand il s'agit de notre baptéme; tandis que ce nest plus une ressemblance, cest sa

« mort méme » que nos souffrances nous font partager ici.

3.

Paul, en effet, dans les persécutions qu’il a endurées, nest pas mort seulement au péché;
mais dans son corps méme, il a subi la mort comme son Maitre pour arriver enfin, dit-il, «
ala résurrection des morts ». Que dites-vous, 6 grand apotre? Tous les hommes ne doivent-
ils pas ressusciter? N'avez-vous pas dit vous-méme que nous ne nous endormirons pas tous,
mais que nous serons tous changés? (I Cor. XV, 51.) Ce nest pas d’ailleurs la résurrection
seule qui attend tous les hommes, cest aussi 'immortalité, les uns pour la gloire, les autres
pour le supplice. Si donc tous arrivent a la résurrection et non pas a la résurrection seu-
lement, mais a I'immortalité, comment, 6 Paul, dites-vous comme s’il sagissait dobtenir
quelque chose dexceptionnel: « Je veux tacher enfin d’arriver? » Je souftre tout, répondez-
vous, pour arriver a la résurrection, « mais a celle qui fait sortir dentre les morts »; si vous
ne mourez dabord, vous ne ressusciterez pas. Quest-ce a dire? Lapotre semble avoir en
vue une bien haute récompense. Elle était si haute qu’il nose se la garantir : « Je veux tacher
enfin », dit-il, jai cru en lui, jai cru en sa résurrection; jai fait plus, pour lui, je souffre; et
cependant je nose me reposer avec une pleine confiance dans lespérance de la résurrection.

De quelle résurrection parle-t-il donc ici? De celle qui conduit a Jésus-Christ.

Oui, l'apotre le déclare : je crois en lui, a la puissance de sa résurrection. a ma part dans

108



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ses souffrances, @ ma conformité a sa mort; et malgré toutes mes convictions, je nose avoir
pleine confiance. Cest, au reste, ce qu’il écrit ailleurs : « Que celui qui est debout prenne
et garde de tomber ». Et : « Je crains qu'apres avoir préché aux autres, je ne devienne moi-

méme un réprouvé ». (I Cor. X,12 et IX, 27.)

« Ce nest pas que jaie atteint jusque-1a ni que je sois déja parfait; mais je poursuis ma
course, pour tacher d'atteindre au terme ou le Seigneur Jésus-Christ m’a destiné en me
prenant». — « Je mai pas encore atteint », quoi donc? Le prix de la course. Ah ! si saint Paul,
apres tant de souffrances, au milieu méme de tourments actuels, subissant déja la mort,
nétait pas encore pleinement confiant ni en pleine sécurité pour sa résurrection glorieuse,
que dirons-nous de nous-mémes, mes fréres? — « Pour tacher d’atteindre », quest-ce a
dire? Rapprochez ici le texte : « Pour tacher darriver a la résurrection dentre les morts
», et concluez qu’il se tient heureux s’il atteint, s'il saisit la résurrection de Jésus-Christ ,
dussé-je, dit-il, pour I'imiter autant que je pourrai, souffrir autant que lui et me modeler
sur liai, comme lui-méme a subi mille douleurs, comme il a été souillé de crachats, battu
de souftlets et de verges, comme;. il a subi la mort. Voila la carriére a parcourir; voila le

chemin par ou il vous faut passer pour arriver a sa résurrection a travers tous les combats.

Tel est le sens de ces paroles : « Pour tacher d’atteindre ». On peut aussi lentendre comme
s'il disait: Pour que je devienne digne d’arriver a cette résurrection si belle, si capable de
combler mes voeux ; pour que jarrive a la résurrection, enfin, de Jésus lui-méme. Car si jai
le coeur de subir tous les combats et tous les travaux, je pourrai aussi gagner sa résurrection
et revivre avec gloire. Maintenant je nen suis pas digne encore, mais je poursuis ma course
pour tacher enfin dy atteindre. Ma vie nest encore qu'une lutte perpétuelle; je suis encore

loin du terme, encore loin du prix; il me faut courir encore, encore le poursuivre.

Remarquez méme qu’il ne dit pas: Je cours; mais: « Je poursuis ». Il a raison. Car celui qui
poursuit, vous savez avec quelle ardeur il presse ses rivaux; il ne regarde personne ; il (76)
pousse et écarte par son invincible élan tous ceux qui font obstacle a sa course rapide ses
pensées avec ses yeux, ses forces de corps et d'ame, tout en lui se ramasse et se concentre vers
le prix a conquérir. Mais si Paul, jouteur si intrépide, apres tant de souffrances, dit encore :
« Si je puis enfin atteindre », que dirons-nous, pauvres concurrents tant de fois renversés?
— Quant a lui, ses efforts lui semblent I'acquit d'une dette sacrée; je veux gagner, dit-il,
« comme jai moi-méme été gagné par Jésus-Christ ». Jétais dans la masse de perdition;
jétouffais; il me fallait périr; Dieu ma ressaisi. Hélas ! nous navions d’ardeur que pour le
fuir, et Dieu nous a poursuivis ! Lapotre en rapporte a lui seul tout le mérite. Par ces paroles
: J'ai été gagné et ressaisi, il nous a prouvé I'ardeur de sa volonté a nous retrouver, en méme
temps qu'il nous montre notre éloignement si grand déja, et nos errements, et notre fuite

déja consommée.

109



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

4.

Chose, également déplorable ! Nous revenons tous a notre vieil état de péché, et, avec un
compte déja si redoutable, nul, parmi nous ne gémit, ne pleure, ne soupire. Ne croyez pas
que je parle ici par ironie. Autant nous avons fui loin de Dieu avant l'arrivée de Jésus-Christ,
autant le fuyons-nous maintenant encore. Car nous pouvons fuir Dieu; non par des chan-
gements de lieu, puisqu’il est présent partout, mais par nos oeuvres. Que par rapport au
lieu nous ne puissions léviter, le Prophete le déclare : « Ou irai-je, mon Dieu, pour me
soustraire a votre esprit? Ou fuirai-je pour éviter votre face? (Ps. CXXXVIII, 7.) Quel est
donc le moyen de fuir Dieu? Comment séloigne-t-on de lui? Cet éloignement nest que trop
possible, puisque le méme prophete dit encore : « Ceux qui séloignent de vous périront »;
et Isaie : « Est-ce que vos iniquités nont pas jeté entre vous et moi un mur de division? »
(Ps. LXXII, 27; et Isaie, LIX, 2.)

Comment donc se fait cet éloignement, cette séparation ? Par notre volonté, par notre
coeur, puisque ce ne peut étre une séparation locale; car comment fuir hors de celui qui
est partout présent? Et cependant le pécheur fuit. Cest ce que marque 'Ecriture : « Limpie
senfuit quand personne ne le poursuit ». (Prov. XXVIII, 1.) Nous fuyons donc Dieu, qui
nous poursuit sans cesse. Lapotre courait pour approcher de lui; nous courons aussi, nous,

: dr_ . 7 . .
mais pour [éviter et nous éloigner de lui.

Et ce nest pas la un malheur déplorable! Ou fuis-tu, malheureux? Ou fuis-tu, misérable,
loin de ta vie, loin de ton salut? Si tu évites ton Dieu, ou sera ton refuge? Si tu évites la
vie, comment pourras-tu vivre? Ah ! plutdt, fuyons lennemi de notre salut! Quand nous
péchons, nous fuyons loin de Dieu; nous errons comme lesclave fugitif; nous nous exilons
sur la terre étrangere , semblable a cet enfant prodigue qui avait dévoré le bien de son pere,
et sen était allé en pays étranger, aprés avoir épuisé son patrimoine, désormais il vivait, mais
affamé. Nous aussi nous avons un patrimoine, et quel est-il ? La délivrance de nos péchés;
la force que Dieu nous a donnée pour remplir les devoirs de la vertu ; cette ardeur et cette
patience, cet Esprit-Saint qu’il nous a versé avec le baptéme. Une fois que ces biens sont

épuisés, nous sommes en proie a la famine.

Un malade, tant qu’il est agité par la fievre et travaillé par des humeurs vicieuses, ne peut
ni se lever, ni sacquitter de ses fonctions, ni faire quoi que ce soit; mais que, délivré de
sa maladie et rendu a la santé, il reste cependant inerte, sans action, vous ne I'imputerez
qu’a sa paresse. Cest aussi notre histoire. Torturés par une grave maladie et par une .fievre
ardente, nous étions gisants non pas sur un lit de douleurs, mais sur une couche de malice;
heureux de nous rouler dans le péché comme sur un fumier, couverts d’ulceres, respirant
la puanteur, souillés, courbés, spectres enfin plutdt que créatures humaines. Les démons
abominables nous entouraient; le prince de ce monde nous insultait par un rire affreux. Le

Fils unique de Dieu est venu; il a fait luire les rayons de sa présence et dissipé lombre épaisse.

110



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Le roi qui sasseyait sur le trone du Pere, est venu vers nous quittant ce trone du Pere;.et
quand je dis quil I'a quitté, n'allez pas croire encore a un déplacement de sa substance
divine, qui ne cesse de remplir et la terre et les cieux ; je parle de son incarnation. Il est
venu vers cet ennemi qui lui portait une haine profonde, qui lui tournait le dos, et loin de
vouloir, enfin, tourner vers lui ses yeux repentants, le poursuivait encore de ses blasphémes
journaliers. Il I'a vu gisant sur le fumier, dévoré par les vers, accablé par la fievre et par
la faim, travaillé par toutes les maladies a la fois. Oui, la fievre le torturait, car cest une
fievre avec ses flammes que la mauvaise (77) concupiscence ; cest une fievre avec sa faim
anormale et insatiable, que 'ambition; cest une fievre avec son virus, que l'avarice; cest
une fievre avec la privation de la vue, que 'impureté; I'idolatrie, cest une fievre avec la
surdité et le délire qui condamnait '’homme a adorer, a consulter la pierre et le bois ; cest
elle toujours avec l'altération des traits, car les vices nous dégradent; cest tout ce qu’il a de
plus triste et la plus redoutable maladie. Il vit des hommes plus fous dans leur langage que
les étres en démence, puisqu’ils appelaient Dieu la pierre et le bois. Il nous vit dans cette
mer d’iniquités; et il ne nous prit pas en abomination, en haine, pas méme en aversion; il
ne détourna passa face; car il était le Seigneur et ne haissait point son ouvrage. Que va-t-il
donc faire? Comme un médecin charitable il prépare de précieux médicaments, et il v gotite
le premier. Quand il en a constaté la vertu, il nous les présente. Comme premier remede et
souverain antidote, il nous donne le bain sacré; il nous fait vomir toute notre iniquité; tous
les symptémes ennemis prennent la fuite; 'inflammation cesse, la fiévre est éteinte, le virus
est desséché. Tous les symptomes d’avarice, de colére, de tout mal enfla se sont évanouis
par la présence de I'Esprit. Nos yeux et nos oreilles souvrirent; notre langue se délia pour
de pieuses paroles; notre ame acquit la force , notre corps la beauté, cette fleur de beauté
que doit avoir un enfant de Dieu engendré par la grace de son Esprit; une gloire telle que

doit avoir le fils d’'un roi, nouvellement né et couché sur la pourpre.

Oh! quelle noblesse Dieu nous a donnée ! Et nous, envers celui qui nous a tant aimés, nous
continuons a étre ingrats. Il nous a enfantés, nourris, comblés de biens; pourquoi fuyons-
nous ce généreux bienfaiteur? Et aprés tant de merveilles opérées en notre faveur, il nous
préte encore sa force : tant que la maladie nous accablait, en effet, nous étions incapables
de supporter le fardeau, si lui-méme ne nous avait donné le pouvoir. Mais en vain nous
a-t-il accordé la rémission de nos péchés, nous avons rendu ce pardon inutile; en vain tant
de richesses, nous les avons dissipées et dévorées; en vain la force, nous l'avons usée; en
vain la grace, nous l'avons étouftée; et comment? en dépensant tous ces trésors pour des
choses qui ne pouvaient nous servir, a de vraies inutilités. Celles-ci nous ont perdus, et, de
plus , malheur incomparable, exilés que nous sommes sur une terre étrangere, réduits a la
nourriture des pourceaux , nous ne disons pas encore : Revenons a notre Pére, faisons-lui
cet aveu, nous avons péché contre le ciel et contre vous; et cela, bien que nous ayons un

pere si aimant, si désireux de notre retour ! Car abandonnons seulement les voies du vice,

111



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

et revenons a lui; et nous verrons qu’il ne peut se résoudre méme a nous faire un reproche.
Quai-je dit? Dieu ne peut se résoudre a nous faire un reproche ? Non-seulement lui-méme
ne veut pas en faire, mais il ferme la bouche a tout autre qui nous en adresserait; quand
méme celui-1a serait un de ceux qu’il aime le plus. Ah ! revenons ! jusqua quand resterons-
nous éloignés ? Comprenons notre déshonneur; sentons notre dégradation. Le vice nous
rabaisse au niveau de l'animal immonde; le vice affame notre coeur. Retrouvons notre ame;
rentrons en nous-mémes; revenons a notre ancienne noblesse et regagnons les biens a venir,

par la grace et la bonté de Notre-Seigneur Jésus-Christ, etc.

HOMELIE XII.

MES FRERES, JE NE CROIS PAS AVOIR SAISI LE PRIX; TOUT CE QUE JE FAIS, C’EST
D’OUBLIER CE QUI EST DERRIERE MOI, POUR TENDRE EN AVANT... (CHAP. III,
13A17.)

78
Analyse.

1. Lapotre oublie le terrain gagné, et ne veut quialler en avant et franchir le reste de sa

course.
2. Et nous aussi, avangons dans le bien ; Dieu nous regarde ; l'apdtre nous précede.

3. Exhortation sur I'imitation des saints. — Les saints sont nos modéles. — Jésus-Christ
est notre maitre et notre premier modele. — Toutes les conditions trouvent leur type parfait

dans les saints livres.

4. La vertu, source unique du bonheur, se concilie avec tous les états de 'Thomme.

1.

II nest rien pour rendre inutiles nos bonnes oeuvres et pour nous gonfler dorgueil, comme
le souvenir complaisant du bien que nous avons fait. Deux maux en résultent pour nous :
une négligence plus grande, une vanité plus exaltée. Aussi Paul, sachant que notre nature
est invinciblement portée a la paresse, ayant d’ailleurs prodigué 1éloge aux Philippiens, se
héte, vous le voyez, de rabaisser toute enflure; il I'a fait déja précédemment de plusieurs

manieres, mais en ce passage surtout, il na pas d’autre but. Ainsi :

« Mes freres », dit-il, « je ne crois pas avoir saisi ce vers quoi je tends ». Que si Paul ne tient
pas encore le prix, s’il nest pas pleinement stir de sa résurrection glorieuse ni de son avenir,
bien moins doivent létre ceux qui nont pas encore gagné la moindre partie de semblables
mérites. Voici, du reste, sa pensée : Je ne crois pas avoir atteint encore la vertu toute entiere,

comme on dit dordinaire d'un coureur : Il ne tient pas encore le but. Ni moi non plus, dit

112



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

saint Paul, je m’ai pas parcouru toute la carriéere. Il est vrai quiailleurs il sexprime autrement:
« J’ai combattu le bon combat » (II Tim. IV, 7), tandis qu’ici vous entendez : « Je ne crois
pas avoir encore atteint le terme » ; mais quon lise attentivement les deux textes, et lon
comprendra la raison de ces deux affirmations. Nous ne pouvons pas toujours renouveler
des discussions de ce genre ni donner de toutes choses une explication complete. Il suffit
d’avertir qu'une des deux paroles a été prononcée bien avant l'autre, et que celle-ci, écrite a
Timothée, coincide avec les derniers jours de saint Paul. Ici il dit seulement : « Je ne crois pas
avoir encore atteint le but », mais tous mes efforts tendent en avant. Les paroles suivantes
accusent ce voeu : « Mais tout ce que je fais maintenant, cest quoubliant ce qui est derrieére
moi , et mavangant vers ce qui est devant moi., je cours incessamment vers le bout de la
carriére, pour remporter le prix de la félicité du ciel, a laquelle Dieu nous a appelés par

Jésus-Christ » .

Voyez comment par ces paroles il nous montre le motif qui le faisait tendre vers ce qui est
encore devant lui. Bien certainement, celui qui se croit parfait, celui qui pense ne manquer
de rien pour posséder une vertu accomplie, cessera par conséquent de courir, comme si
déja il avait atteint le but. Mais celui qui se regarde comme éloigné encore de la borne
désirée, ne suspendra pas son élan. Telle doit toujours étre notre persuasion, alors méme
que nous aurons fait une multitude de bonnes oeuvres. Car si Paul, aprés mille morts, apres
de si grands combats, avait cependant cette conviction intime, bien plus doit-elle étre la
notre. Je ne perds pas courage, nous dit-il, bien quapres une si longue course, je ne sois pas
encore arrivé; je ne veux jamais désespérer; je cours encore, et je combats; je mai qu'un but:
avancer toujours ! Cest ce que nous devons faire nous-mémes, oubliant nos bonnes actions
passées, négligeant tout ce qui est en arrieére. Le coureur, en effet, ne pense pas aux espaces
déja parcourus, mais a ceux qui restent a franchir. Ainsi ne pensons pas aux progres que
nous avons pu faire dans la vertu, mais bien a ceux qui nous restent u faire encore. A quoi
en effet nous servira le terrain gagné, si nous n'achevons pas I'intervalle qui reste ? Lapotre
na pas méme dit : Je n'y (79) pense pas, je ne men souviens pas; mais: «Joublie;» voulant
ainsi nous rendre plus vigilants. En effet, nous navons vraiment bien toute notre ardeur
que quand nous jetons tout lélan de notre ame vers ce reste de lutte a subir, et que nous
livrons a loubli tout le passé. — «Nous tendons la main avec effort », dit-il, pour prendre
avant méme détre arrivés. On dit en effet que le coureur sétend en avant lorsqu’il projette
avec effort son corps entier en avant méme de ses pieds qui courent néanmoins toujours,
se penchant vers le but, allongeant les bras, pour diminuer encore lespace qui len sépare.
Ainsi se révele une me pleine délan et d’invincible ardeur. Pour entrer en lice, il faut ainsi
courir, avec toute cette hate, avec toute cette énergie, et jamais mollement. Or la différence
que vous remarquez entre un coureur de ce genre et un paresseux couché sur le dos, est
précisément celle qui se trouve entre Paul et nous. Chaque jour il savait mourir, chaque

jour mériter; point doccasion, nul moment qui ne le fit avancer d’un pas vers le terme de la

113



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

carriére; il ne voulait pas prendre, il voulait ravir. Et cette facon de saisir est permise : Celui

qui donne le prix est si haut; la palme est dans un lieu si élevé !

2.

Considérez quel grand espace nous avons a parcourir et combien est élevé le but ou il nous
faut voler avec les ailes de lesprit, seules capables d'atteindre a cette grande hauteur. II faut
monter la avec notre corps méme, a qui ce terme est aussi proposé. « Car notre conversati-
on », dit saint Paul, « est dans les cieux». (Philip. III, 20.) La est notre palme. Or, voyez-vous
quel sévere régime suivent les athlétes ? Comme ils ne touchent a aucun aliment capable
dénerver leurs forces; comme chaque jour ils sexercent au gymnase sous un maitre, sous
une discipline? Imitez-les, déployez méme pour votre ame une plus grande énergie. Votre
palme est plus belle, vos adversaires sont plus nombreux; suivez un régime, car vos for-
ces sont menacées de plus d’un coté; fortifiez vos jarrets et vos pieds, vous le pouvez, cest
l'affaire de votre volonté et non de la nature. Quant a celle-ci, nous devons l'alléger, de peur
quelle noppose a l'agilité des jambes un poids accablant. Apprenez a avoir le pied str, le
terrain glisse en maints endroits, et si vous tombez, vous perdez beaucoup ; toutefois, mé-
me tombé, relevez-vous ;ainsi vous sera-t-il encore permis de vaincre. Ne vous fiez pas a
certain sol luisant et glissant, et vous ne tomberez pas; choisissez le ferme, le solide, tou-
jours. Tenez le front, les yeux levés : les maitres de la course recommandent cette allure, qui

favorise leffort. La téte trop penchée vous entraine et vous fait tomber.

Surtout regardez en haut, la est votre palme ; la vue d’'une palme augmente l'ardeur du dé-
sir; lespérance vous Otera le sentiment du labeur et des fatigues. Léloignement vous fait pa-
raitre petite la récompense promise ; mais quelle est-elle enfin ? Ce nest pas une branche de
palmier, quest-ce donc? Le royaume des cieux, le repos éternel, la gloire avec Jésus-Christ,
avec lui I'héritage, la fraternité, des biens infinis que le langage humain ne peut expliquer.
Impossible a nous de vous développer les beautés de cette palme ineffable; celui-1a seul la
connait qui I'a gagnée et va la recevoir. Ni lor, ni les pierreries ne la composent ; elle est-
mille fois plus précieuse; lor, au prix delle, est de la boue ; au prix de sa beauté, les diamants
sont de l'argile. Si conquérant de cette palme, vous arrivez au ciel, il vous sera donné d’y
marcher entouré d’honneurs ;les anges, vous la voyant en main, vous environneront de

respect; avec confiance vous approcherez de tous les trones.

« En Jésus-Christ ». Voyez la connaissance de l'apotre. Je fais tout, avoue-t-il, en Jésus-
Christ; car a moins qu'il n'imprime le mouvement, tarit despace est infranchissable a notre
faiblesse ; nous avons besoin détre beaucoup aidés. Il a voulu que le théatre de la lutte
fat ici-bas; et la-haut, le couronnement. Chez nous la couronne est accordée sur le champ
du combat; celle-1a, au contraire, est placée sur des sommets splendides. D’ailleurs, dans

nos cités mémes, lathlete ou lécuyer vainqueurs, quand ils vont recevoir 'honneur tant

114



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

recherché, ne restent pas en bas dans le stade; ils montent appelés par lempereur, qui de
son trone élevé , les couronne. Ainsi vous-mémes, loin d’ici, vous recevrez la palme dans

le ciel.

« Tout ce que nous sommes donc de parfaits, conclut-il, soyons dans ces sentiments, et
si vous en avez d’autres, Dieu vous découvrira aussi ce que vous en devez croire ». Quest-
ce que Dieu nous apprendra? Qu’il faut oublier tout ce que nous laissons derriere nous,
de sorte que la marque de la perfection (80) cest de ne se pas croire parfait. Mais alors, 6
apotre, pourquoi dites-vous : « Nous qui sommes parfaits? » Car enfin, ne voulez-vous pas,
dites-moi, que nous partagions vos vues et vos sentiments? Or, si vous navez pas encore
vaincu, si vous-méme nétes pas parfait, comment voulez-vous que les parfaits adoptent
une conviction que vous avez, vous qui nétes pas parfait encore? — Eh ! nous répond-
il, cest que cet humble sentiment est la perfection méme; et « si vous avez quelque autre
maniére de voir, Dieu vous montrera ce que vaut votre idée ». Pour les prémunir contre
lorgueil, l'apotre voudrait dire : Si quelqu'un parmi vous se croit déja en pleine possession
de la vertu ; et toutefois, il ne parle pas ainsi, il dit seulement : « Si vous avez quelque autre
maniere de voir, Dieu vous montrera ce quelle vaut. Vous voyez la modestie respectueuse
de son langage. Dieu vous lenseignera, dit-il; il ne vous l'apprendra pas seulement, il vous
le persuadera. En effet, Paul enseignait, et Dieu faisait profiter lenseignement. Encore ne
dit-il pas : Dieu vous persuadera ; mais : Dieu vous éclairera pour montrer que cest affaire
d’ignorance. Ces paroles de 'apotre nont pas trait a lenseignement des dogmes, mais a la
perfection des moeurs ; elles prescrivent que personne ne se regarde comme parfait; car

des quon se croit en pleine possession de la vertu, cest quon na rien absolument.

« Cependant, pour ce qui est des choses auxquelles nous sommes parvenus, ayons les
mémes sentiments, demeurons dans la méme régle ». Que signifie cette phrase : « Pour ce
qui est des choses auxquelles nous sommes parvenus? » En attendant, dit I'ap6tre, gardons
le bien que nous avons conquis, la charité, la concorde, la paix; ce point, en effet, nous est
gagné, « nous y sommes parvenus; restons dans la méme regle, nayons tous quun méme
sentiment».— «Nous y sommes parvenus », cest donc un fait accompli. Voyez-vous aussi
que Paul veut que les commandements soient notre régle? Une regle nadmet ni addition ni
retranchement; autrement ce nest plus une regle. « Dans la méme regle », cest-a-dire dans

la méme foi, dans la méme constitution.

« Mes fréres, rendez-vous mes imitateurs, et proposez-vous lexemple de ceux qui se con-
duisent selon le modele que vous avez vu en nous ». Il a dit précédemment : Prenez-garde
aux chiens, afin den éloigner ses chers néophytes; maintenant il leur propose les modeles
a imiter. Si quelqu'un veut suivre notre exemple, dit-il, et marcher dans la voie que nous
tragons, attachez-vous a lui. Bien que je sois absent, vous connaissez ma maniére de faire,

cest-a-dire, mon plan de vie et de moeurs. Car il nenseignait pas seulement par sa parole,

115



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

mais encore par ses actions; comme dans un choeur ou dans une armée, chacun doit imi-
ter le chef dorchestre ou le général, et marcher avec ordre. Il suffit pour détruire lordre, de

suivre une faction isolée.

3.

Ainsi les apdtres étaient des types et des modeles, parce qu’ils observaient un archétype
dont I'image était devant leurs yeux. Imaginez-vous toutefois combien leur vie était parfai-
te et pure, puisqueux- mémes étaient proposés comme archétypes et exemplaires, comme
autant de lois vivantes. Ce que disaient leurs lettres, tout le monde le voyait clairement
dans leur vie. Voila la meilleure méthode denseignement; cest ainsi que le maitre entraine
son disciple. Qu’il parle seulement, que ses paroles seules respirent la sagesse, tandis que
ses exemples reproduiront tout le contraire, il nest plus un maitre. Philosopher en parole
est chose facile au disciple méme; il faut que vous lui donniez en outre la le¢on, la persua-
sion qui vient de lexemple. Lexemple seul fait respecter le maitre, et incline le disciple a
lobéissance. Comment? Cest que celui-ci ne voyant votre sagesse quen paroles, dira tout
bas : Ce maitre m'impose une morale impossible; et lui-méme men donne la preuve, puis-

qu’il ne la pratique pas.

Et toutefois, mes fréres, quand méme un maitre indigne nous laisserait voir sa conduite
pleine de lacheté, veillons a nos propres intéréts, et écoutons le prophéte qui dit : « Tous
seront enseignés de Dieu » ; et ailleurs : « Désormais 'homme nenseignera plus son « frere,
en disant : Connaissez le Seigneur; « car tous me connaitront, depuis le plus grand jusqu’au
plus petit ». Vous n'avez pas un maitre vertueux; mais vous avez le véritable maitre, le seul
quon doive appeler du nom de Maitre. Allez a son école. Il a dit : « Apprenez de moi que
je suis doux » (Matth. XI, 29) ; nécoutez pas l'autre docteur; mais seulement (81) le Maitre

et ses lecons. Prenez la le modele ; voila un type parfait; sur lui conformez-vous toujours.

Les saintes Ecritures vous proposent par milliers des exemples de vies passées dans la
vertu. Apres celui du Maitre, abordez, si vous voulez, ceux des disciples. Parmi eux tel brilla
par la pauvreté, et tel par les richesses : ainsi Elie fut pauvre, Abraham opulent : prenez la
voie qui vous parait la plus aisée, la plus a votre portée. Tel encore trouva son salut dans
le mariage, tel autre dans la virginité : Abraham était mari¢, Elie resta vierge : choisissez
entre ces deux routes, toutes deux menent au ciel. Le jeine a sanctifié Jean-Baptiste; Job fut
saint sans jetiner. Celui-ci encore avait le souci d'une grande maison, femme, fils et filles,
grandes richesses; Jean ne possédait qu'un vétement de poils. Et que parlé-je de maison, de
richesses, d'argent, puisque méme avec une royauté terrestre, on peut gagner la vertu? Un
palais est, sans comparaison, bien plus rempli doccupations quune maison de particulier
: et cependant David a brillé sur un trone; la pourpre ni le diadéeme nont pu le corrompre;

tel fut aussi un autre chef d’Etat, a qui la Providence avait confié¢ le gouvernement de tout

116



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

un peuple, Moise; et sa tache était plus difficile encore, car il rencontra chez ce peuple plus

de licence, et par suite plus de difficultés, plus dennuis.

Vous avez vu des saints dans les richesses comme dans la pauvreté ; vous en avez vu
dans le mariage comme dans la virginité. Par contre, sachez que plusieurs ont péri ma-
riés ou vierges, riches ou pauvres. Ainsi, dans le mariage plusieurs se sont perdus : témoin
Samson, qui m’a pas péri, au reste, par le fait de cette condition, mais par sa volonté et sa li-
berté. Ainsi dans la virginité encore: témoin les cinq vierges folles; ainsi dans les richesses,
lorgueilleux riche qui méprisait Lazare; ainsi dans la pauvreté, puisque aujourd’hui mé-
me les indigents se perdent par milliers. Je pourrais vous faire voir bien des grands qui se
sont perdus sur le trone et dans le gouvernement des peuples. Mais aussi, jusque dans [état
militaire, voulez-vous des noms de soldats qui ont fait leur salut? Voyez Corneille. Préférez-
vous des intendants de maisons particulieres? Voyez leunuque de la reine d’Ethiopie. Ainsi
devient-il évident quen usant des richesses selon le devoir, elles nont rien qui puisse nous
perdre; mais quen dehors de la regle, tout est ruine : le tréne vous perd, la pauvreté vous

perd, les richesses vous perdent.

Rien ne peut nuire a 'homme qui est sur ses gardes. Serait-ce, dites-moi, la captivité
qui lui serait fatale? Nullement. Rappelez-vous Joseph, réduit en esclavage et non moins
enchainé a la vertu. Rappelez-vous Daniel et les trois enfants de Babylone qui, par leur
captivité méme, s’illustrérent davantage. Cest quen effet , la vertu conserve partout son
éclat ;aucun obstacle ne peut la vaincre ni seulement l'arréter. Que parlé-je de pauvreté,
desclavage? La faim méme, les ulceres, la maladie ne peuvent l'atteindre, bien que la maladie
soit pire encore que lesclavage. Tel on a vu Lazare, tel Job, tel aussi Timothée lequel était
visité par de fréquentes infirmités. Vous le voyez donc : la vertu ne peut étre vaincue par
quoi que ce soit; richesse et pauvreté, servitude et empire, soucis dadministration, maladie,
ignominie, exil, la vertu laisse tout sagiter dans la sphere inférieure de ce bas monde; elle-

méme arrive au ciel !

Quelle trouve seulement une ame généreuse, et des lors rien, ne pourra empécher quelle
n’y entre dans la plénitude de sa force. Dés que 'agent qui devra produire la bonne oeuvre,
sera lui-méme fort, les choses extérieures ne feront point obstacle. Dans les professions
mécaniques, des que louvrier est habile, patient, maitre de son métier enfin, que la maladie
vienne, il garde son art; que la pauvreté 'accable, il garde son art; que loutil soit dans sa main
et lui dans lexercice de son travail, ou qu'il chdme au contraire, son art lui reste toujours et
tout entier : son art fait partie de lui-méme. Ainsi 'homme vertueux et qui ne dépend que
de Dieu, montre sa vertu partout également, dans la pauvreté et dans la maladie comme

dans la santé, dans la gloire ou dans les outrages.

117



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

4.

Les apotres nont-ils pas traversé tous ces chemins si divers, et, comme dit saint Paul, « a
travers la gloire et 'ignominie » , par « la bonne et par la mauvaise réputation? » (II Cor. VI,
8.) Clest étre un vrai athlete, que détre prét a tout; et telle est aussi la nature de la vertu. Si
vous dites : Je ne puis commander, il me faut mener la vie monastique, vous faites injure a la
vertu. Elle doit en effet étre utile a tous, et partout briller, dés quelle habite une 4me. Voici
la famine ou voici (82) 'abondance : la vertu y conserve et y montre sa puissance active,
selon que Paul a dit: « Je sais vivre dans l'abondance, ou souflrir la disette ». (Philip. IV,
12.) Fallait-il travailler? Il nen rougissait pas, et pendant deux ans il fit son humble métier.
Supporter la faim ? On ne le voyait ni succomber, ni méme chanceler. Mourir méme? Son

courage ne faiblissait pas; il montrait partout son art, sa fermeté dans la vertu.

Imitons-le, et nous n'aurons plus aucun sujet de tristesse. Car quel chagrin pouvait arriver
alahauteur d'un tel homme? Aucun sans doute. Et nous aussi, tant que la vertu ne nous sera
point ravie, noire bonheur surpassera tout bonheur humain, non pas dans tel cas donné
, mais dans tous les cas possibles. Donnez-moi un homme vertueux; qu’il ait une femme,
des enfants, de l'argent, qu’il soit environné de gloire, il gardera, au sein de cette félicité
multiple, la vertu toujours. Quon len dépouille, sa vertu demeure en exercice, ses malheurs
ne 'accablent pas plus que ne lenflaient ses prospérités ; pareil a un rocher au sein des mers,
que l'onde se gonfle ou quelle se calme, I'immobilité est sa nature , la vague ne peut le briser,
ni le calme l'user; ainsi 'ame solide demeure inébranlable aux flots irrités comme aux eaux
paisibles. Et comme de pauvres enfants sur un navire facilement se troublent, tandis que le
pilote reste assis, souriant et tranquille, Samusant méme de leur épouvante; ainsi 'ame du
vrai sage, lorsque les autres tour a tour, selon les vicissitudes du siecle, se troublent ou se
livrent a des rires insensés, demeure assise et calme aupres du gouvernail de la religion et
de la piété. Quelle cause, en effet, dites-moi, pourrait troubler I'Ame pieuse? La mort? mais
elle est le commencement d’'une vie meilleure. La pauvreté? mais elle nest quun mobile de
plus dans la voie de la vertu. La maladie? Mais elle compte pour rien la vie présente; et que
parlé-je de la maladie? elle met sur la méme ligne les joies et les souftrances; elle a méme
pris les devants, elle sest mortifiée. Craindrait-elle 'infamie? mais le monde est crucifié
pour elle. La perte de ses enfants? mais elle est sans peur, elle a foi en la Résurrection. Qui
pourrait donc [¢ébranler? Rien, absolument rien. — Mais les richesses donnent de lorgueil
¢ Non, car elle sait que l'argent nest rien. Mais la gloire ? elle est instruite a une école qui
proclame que toute la gloire de 'homme est comme la fleur de I’herbe des champs. (Isaie,
XL, 6.) Mais les délices? Elle a entendu cette lecon de Paul : « Vivre dans les délices, cest
étre mort ». (I Tim. V, 6.) Ainsi incapable de senfler ni de sabattre, quest-ce qui pourrait

égaler la solidité de cette ame?

Telles ne sont pas tant d'autres &mes qui, au contraire, changent plus souvent que la mer ou

118



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

le caméléon. Oh ! que leur maniere détre préte a rire, quand on voit la méme personne tour
a tour riant ou pleurant, inquiete ou plongée dans la dissolution et la joie ! Aussi Paul nous
recommande de ne pas « nous conformer a ce siécle » présent. Déja nous vivons dans le ciel,
nous sommes déja les citoyens d'un monde ot rien ne change des récompenses immuables
nous sont promises. Embrassons ce noble genre de vie, recueillons-en des maintenant les
biens inappréciables. Pourquoi nous jeter nous-mémes dans ’Euripe, au milieu des vagues
, des tempétes, des tourbillons ? Embrassons ce calme bienheureux, qui ne dépend des
richesses ni de la pauvreté, du bon ni du mauvais renom, de la maladie ni de la santé, ni
d’aucune infirmité, mais de notre propre coeur. Qu’il soit solide, lui, et formé a [école de la
vertu, tout lui sera facile deés lors; déja il apercevra dans l'avenir le repos et le port tranquille,
et apres le départ enfin, il trouvera des biens infinis. Puissions-nous les gagner tous par la
grace et bonté de Notre-Seigneur Jésus-Christ, avec lequel soit au Pere et au Fils, gloire,

empire et honneur, maintenant et toujours, et dans les siecles des siecles. Ainsi soit-il.

HOMELIE XIII.

CARILY EN A PLUSIEURS DONT JE VOUS Al SOUVENT PARLE ET DONT JE VOUS
PARLE ENCORE AVEC LARMES, QUI SE CONDUISENT EN ENNEMIS DE LA CROIX
DE JESUS-CHRIST. (CHAP. 111, 18 JUSQU’AU CHAP. 1V, 3.)

83
Analyse.

1. Quelle est la vertu de la croix, et méme du signe de la croix ? Qui sont les ennemis de

la croix, chez les soi-disant chrétiens ?

2. Lorateur condamne avec saint Paul ceux qui font un Dieu de leur ventre. —

Limmortalité et la résurrection des corps doivent nous charmer et nous consoler.

3. Compliments de saint Paul aux premiéres dames chrétiennes: leur role dans ce pre-
mier 4ge de la religion. — Saint Paul nétait cependant pas marié, bien qu'une appellation

amphibologique lait fait dire a quelques-uns.

4. Le céleste Thriomphateur vient au devant de ses élus ; beauté de ce spectacle ; malheur

den étre exclus ; misere plus grande que lenfer méme.

1.

Il nest rien qui soit aussi peu d'accord avec la vie chrétienne, rien qui lui soit étranger autant
que la recherche du repos et du bien-étre; notre enrdlement dans la sainte milice ou nos
noms sont inscrits ne saccordera jamais avec l'attache a la vie présente. Votre Dieu a été

mis en croix, et vous cherchez votre tranquillité ! Votre Dieu a été percé de clous, et vous

119



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vivez dans les délices ! Est-ce la la conduite d'un soldat généreux? Aussi Paul a-t-il dit : «
Plusieurs, je vous l'ai dit souvent et je le dis encore avec larmes, plusieurs se conduisent en
ennemis de la croix de Jésus-Christ ». Quelques-uns, en effet, et cest la raison des larmes
de Paul , faisaient semblant détre chrétiens, mais vivaient dans 'inertie et les plaisirs. Cest
déclarer la guerre a la croix. Car la croix ne peut aller qu’a une ame toujours debout sur
la breche, avide de mourir, détachée de tout plaisir égoiste. Ces gens suivent une fagon
de vivre tout opposée. En vain donc prétendent -ils appartenir a Jésus, ils ne sont que les
ennemis de sa croix; s’ils 'aimaient, ils prouveraient leur amour en sétudiant a vivre d’'une
vie crucifiée. Est-ce que votre Seigneur na pas été cloué a la croix? Si vous ne pouvez le
suivre a la lettre, au moins d’'une autre maniere , imitez-le. Attachez-vous a la croix, bien
que personne ne vous y cloue en réalité; oui, crucifiez-vous, non pas dans le sens du suicide,
grand Dieu ! ce serait une impiété; mais dans le sens que Paul indiquait en ces termes : « Le
monde est crucifié pour moi, je le suis aussi pour le monde ». (Gal. VI, 14.) Si vous aimez
votre Seigneur, mourez de sa mort; instruisez-vous de la puissance de sa croix, des bienfaits

quelle a répandus et quelle répand encore, des saintes assurances de vie quelle nous donne.

Ceest par la croix que tout saccomplit; le baptéme se fait par la croix; car il y faut recevoir
ce sceau sacré. Cest par la croix que se confére I'imposition des mains. Pour abréger, enfin,
en voyage ou a la maison, en tout lieu, la croix est le souverain bien, I'armure du salut, le
bouclier invincible contre les assauts du démon. Pour le combattre, vous vous armez de la
croix, et non pas seulement en vous marquant de son signe, mais en subissant et souffrant
tout ce que montre cet instrument de la passion. Jésus-Christ , en effet, appelle croix toutes
nos souffrances , comme dans ce texte : « Il ne peut étre sauvé celui qui ne prend pas sa
croix pour me suivre » ; autrement , celui qui ne se tient pas prét a bien mourir. Mais ces
chrétiens laches et dégénérés, amis de leur chair et de leur vie, sont évidemment ennemis
de la croix; tous ceux qui aiment les délices et la tranquillité en ce bas monde ne sont pas
moins les ennemis de cette croix dans laquelle Paul se glorifie , qu’il embrasse , a laquelle il

voudrait s'identifier, dapres ses paroles : Je suis crucifié au monde; il est crucifié pour moi.

Maintenant il ajoute : « Or a présent je le dis en pleurant ». Pourquoi ? Parce que le mal
a grandi, parce que de telles gens méritent quon les pleure. Oui, nous devons nos larmes,
en vérité, a ceux qui vivent dans les délices, ne songeant qu’a nourrir lenveloppe, le corps,
veux-je dire, sans tenir aucun compte du supplice qui les attend. Votre vie est délicieuse,
(84)

ah ! je le veux; le vin, je vous l'accorde, vous plait et vous délecte; et ainsi aujourd’hui,
demain; ainsi dix, vingt, trente, quarante, cinquante ans; je vous accorde lin siecle, par im-
possible; mais vous le voulez, je vous 'accorde: quelle sera la fin? qu'y gagnerez-vous? Rien.
Passer une telle vie, nest-ce pas lamentable, déplorable? Dieu nous a introduit dans le stade

pour nous couronner , et nous nous en irons sans avoir fait un acte de courage ! Paul, lui,

120



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Paul gémit et pleure de ce qui est pour les autres occasion de rire et de samuser; tant il

ressent vivement le malheur du prochain; tant il porte tous les hommes dans son coeur !

« Leur Dieu », ajoute-t-il, « cest leur ventre ». Il nest pas d'autre Dieu, en effet. Cest la mise
en action de leur adage : « Mangeons et buvons ». Voyez-vous quel péché cest qu'une vie de
délices? Pour les uns, cest l'argent; pour dautres, cest le ventre qui est Dieu. Ne sont-ils pas
aussi des idolatres , ces derniers, et pires et plus détestables encore? « Leur gloire », dit saint
Paul, « est,dans leur confusion ». Quelques-uns entendent ces paroles de la circoncision.
Je les interprete en ce sens, que telles gens devraient étre couverts de honte et se voiler la
face a raison de certains vices, et quau contraire il sen font gloire. Cest, en dautres termes,
ce qu’il dit ailleurs : « Quel fruit avez-vous donc trouvé en ces jouissances qui maintenant
vous font rougir? » (Rom. VI, 26.) Cest un grand mal, en effet, que de commettre des choses
honteuses; mais si vous rougissez encore en le faisant, ce nest que demi-mal; si au contraire

vous en tirez gloire, cest le dernier degré de I'insensibilité.

Alors, dira-t-on, ces paroles ne sappliquent qu'a ces endurcis effrontés; et, dans cet audi-
toire, personne ne donne prise a semblable reproche? Personne ne peut étre accusé d’avoir
son ventre pour Dieu, et de se faire gloire de sa honte méme? Ah ! je le souhaite, et je so-
uhaite bien ardemment que ce portrait ne nous ressemble pas méme de loin. Je voudrais
ne connaitre personne sur qui ce blame doive tomber. Mais je crains quau contraire il ne
nous convienne mieux qua .eux-mémes: En effet, s'il en est un ici qui passe sa vie dans les
banquets et la boisson, trouvant bien sans doute quelques oboles pour les pauvres, mais
prodiguant pour son ventre la plus grande partie de ses richesses, celui-13, en toute justice,

ne devra-t-il pas prendre pour lui 'anatheme apostolique ?

2.

Au reste, pour réveiller la sainte honte, pour adjurer enfin le pécheur, rien de plus habile ni
de plus fort que ce langage apostolique : « Leur Dieu, cest leur ventre ; leur gloire est dans
leur confusion méme». Mais qui sont ceux-la? « Ce sont ceux qui nont de gotit que pour
la terre », ceux qui disent batissons des maisons; ou? sur la terre; achetons des champs, sur
la terre encore; acquérons lempire, sur la terre aussi; poursuivons la gloire, toujours sur
la terre ; amassons des richesses, tout enfin sur la terre. Voila encore des gens pour qui
le ventre est un Dieu. Car, puisque leur ame ne soccupe d’aucun objet spirituel, puisqu’ils
ont tout ici bas et nont pas d’autres soucis, vraiment des lors leur ventre est leur Dieu, et
ce sont eux qui disent : « Mangeons et buvons, car demain nous mourrons ». Oui, vous
gémissez de ce que votre corps est pétri de limon, bien que cette chair méme ne soit point
un obstacle a la vertu; et vous rabaissez votre ame par les délices, vous la trainez dans la
boue, et vous le faites sans remords, vous riez méme et vous livrez votre ame a la folie: quel

pardon espérez-vous donc, apreés vous étre condamnés a I'insensibilité? Et cela, lorsque

121



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vous devriez spiritualiser votre corps lui-méme ! Car vous le pouvez, il ne sagit que de
vouloir. Vous avez un ventre pour lui donner les aliments nécessaires, et non pour létendre
et pour lengraisser; pour lui commander, et non pour qu’il vous commande; non pour en
étre lesclave, mais pour le faire servir a la nutrition des autres membres; non pour dépasser
enfin toute limite honnéte. La mer cause moins de dégats sur les rivages quelle envahit, que
nen cause le ventre a notre corps et a notre ame. Lune submerge la terre, l'autre dévaste le
corps tout entier. Imposez-lui comme limite le strict nécessaire de la nature, comme Dieu
pour la mer a placé le sable du rivage. S’il bouillonne, s’il se révolte, reprenez-le avec cette
puissance intime qui est en vous. Voyez de quel honneur Dieu vous comble, puisqu’ici vous
pouvez parler comme lui. Mais vous vous y refusez, et quand vous voyez ce tyran sortir de
ses bornes, gater, et dévorer votre nature, vous nosez pas l'arréter nile modérer. « Leur Dieu,

cest leur ventre ».
85

Voyons comment Paul a servi Dieu, et voyons aussi comment les gourmands sont les
esclaves de leur ventre. Est-ce que pour lui ils nendurent pas mille morts? Ne redoutent-ils
pas de lui refuser en quoi que ce soit lobéissance absolue? Est-ce que I'impossible méme,

pour lui plaire, ne les trouve pas soumis et obéissants? Ne sont-ils pas pires que les esclaves
?

Paul était loin de cette ignominie; aussi disait-il : « Pour nous, notre conversation est
dans les cieux ». Ne cherchons donc pas le repos ici-bas; mais efforcons-nous de gagner
la gloire de ce royaume dont nous sommes les citoyens. « De la aussi nous attendons le
Sauveur, qui est le Seigneur Jésus, qui transformera notre corps, tout vil et abject qu'il est,
« afin de le rendre conforme a son corps glorieux ». Peu a peu, Paul nous fait monter. Du
ciel, dit-il, est notre Sauveur; le lieu, la personne nous font voir la majesté de Jésus-Christ.
« Il transformera notre corps vil et abject » : notre corps, en effet, est maintenant soumis
a mille vexations, il souffre les chaines, les coups, des miséres et des maux sans nombre.
Mais le corps de Jésus a souffert tout cela; apotre le fait entendre par ces mots : « Pour
qu’il devienne conforme a son a corps glorieux » ; cest donc le méme corps, mais revétu
d’'immortalité. — « Il transformera notre corps », dit-il ; il aura donc une autre forme, ou
bien cette expression, peu exacte, est synonyme de changement. — Il a dit : « Le corps
de notre abjection », parce qu’il est maintenant dans l'abjection, soumis a la douleur et a la
mort ; parce qUu'il parait vil et sans avantage sur les autres étres matériels. — « Pour le rendre
conforme a son corps glorieux ». Eh quoi ! grand Dieu? conforme a celui qui maintenant
est assis a la droite du Pere ? Oui, notre corps devient semblable a celui quadorent les anges,
quenvironne le cortége des puissances célestes, qui domine au-dessus de toute principauté,

vertu, puissance; voila celui dont il revét la ressemblance parfaite.

Toutes les larmes du monde entier suffiraient-elles pour pleurer dignement ceux qui sont

122



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

déchus d’une si belle espérance, et qui ayant pu devenir conformes au corps glorieux de
Jésus-Christ, ont préféré la ressemblance avec les démons. Je ne compte plus pour rien

lenfer; tous les supplices imaginables ne sont rien en comparaison d’une telle déchéance.

Mais que dites-vous, Paul ? Notre corps deviendrait conforme au sien ? Oui, répond-il;
nen doutez pas, et il ajoute en preuve que ce sera « par lopération de sa puissance, par
laquelle il peut d’ailleurs sassujettir toutes choses ». Voici son raisonnement: Il a puis-
sance de tout sassujettir; donc aussi le trépas et la mort; ou plutdt, en vertu de cette méme
puissance, il fait cette merveille de préférence a toute autre. Ou brille, en effet, d'avantage
loeuvre de sa puissance, dites-moi ; est-ce a soumettre anges, archanges , chérubins, séra-
phins , démons mémes? ou bien est-ce a rendre un corps immortel et désormais incorrup-
tible? Dans le premier cas évidemment. Il allegue donc le plus pour vous faire admettre le
moins. Cest pourquoi, quand vous verriez tous ces mondains dans la joie, quand vous les
verriez dans leur gloire, tenez-vous fermes et debout ; nen prenez ni ombrage ni scandale.
Les espérances que nous vous proposons sont assez hautes pour redresser les plus laches,

pour réveiller les plus endormis.

« Clest pourquoi, mes tres-chers et tres-aimés fréres, qui étes ma joie et ma couronne,
continuez, mes bien-aimés , et demeurez ainsi termes dans le Seigneur ». (IV, 1.) — « Ainsi
» ; comment? Comme vous étes restés déja, inébranlables. Voyez-vous comment un avis est
accompagné d’un éloge? — « Ma joie et ma couronne », oui, non-seulement ma joie, mais
ma gloire; non-seulement ma gloire, mais ma couronne. Gloire sans pareille, évidemment,
que celle de ces dignes fideles, puisqu’ils sont la couronne de Paul. — « Demeurez ainsi

fermes dans le Seigneur », cest-a-dire dans lespérance en Dieu.

3.

« Je prie instamment Evodie et je conjure Syntique de s'unir dans les mémes sentiments
en Notre-Seigneur. Je vous prie aussi, trés-cher conjoint, assistez-les ». Quelques-uns pré-
tendent que dans ces paroles : « Cher conjoint », saint Paul sadresse a son épouse. Cest
absolument faux. I désigne ainsi, soit une autre femme, soit le mari d’'une de celles qu’il
a nommeées. « Assistez celles qui ont travaillé avec moi dans létablissement de I'Evangile,
avec Clément et les autres, qui mont aidé dans mon ministeére, et dont les noms sont écrits
au livre de vie ». Vous voyez quel magnifique témoignage il rend a leur (86) vertu; cest ainsi,
au reste, que Jésus-Christ méme parlait a ses apotres : «Ne vous réjouissez pas de ce que
les démons vous sont soumis, mais de ce que vos noms sont écrits au livre de vie ». (Luc,
X, 20. ) Paul se sert de termes identiques a leur égard : « Leurs noms sont écrits au livre
de vie ». Il me semble que ces femmes étaient les principales de I'Eglise de Philippes; et
peut-étre l'apotre les recommande a un personnage tres-méritant, qu’il appelle méme son

conjoint, auquel peut-étre il adressait volontiers ses protégés, voyant en lui un auxiliaire, un

123



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

compagnon d’armes, un ami, un frere. Pareille recommandation se lit dans son épitre aux
Romains : « Je vous recommande Phébé, notre soeur, qui est au service de I'Eglise établie
a Cenchrée ». (Rom. XVI, 1. ) — « Conjoint » : il appelle ainsi le frére ou méme Iépoux de
I'une delles; comme s'il disait: Tu es maintenant frére légitime, légitime époux, tu es un de
leurs membres. — « Elles ont avec moi travaillé a Iétablissement de I'Evangile » : de 1a sa
sollicitude et ses prévenances pour elles; ce nest pas raison damitié , mais de bonnes oeu-
vres. « Elles ont travaillé avec moi ». Que dites-vous? Des femmes ont travaillé avec vous?
Sans doute, répond-il. Car bien que Paul eit maints auxiliaires, elles ont contribué, et non
pas un peu; et dans le nombre méme, celles-ci ont eu leur bonne part d’action. Ainsi déja
des lors les églises particuliéres grandissaient beaucoup. Le fait méme que les personnages
dignes et saints, hommes et femmes, étaient entourés de respects unanimes, avait plusieurs
excellents résultats. En effet, d'abord tous les autres fideles étaient excités a montrer un zéle
semblable; ensuite ceux qui rendaient honneur au zéle d’autrui, y gagnaient méme person-
nellement; enfin 'honneur rendu redoublait, dans les personnages honorés, l'ardeur et la
foi. Aussi partout vous voyez Paul empressé a rendre ces témoignages et a recommander
ces fideles d'un mérite spécial. Cest ainsi que dans Iépitre aux Corinthiens il parle de ceux
qui sont « les prémices de ’Achaie ». — Quelques-uns voient dans ce mot « conjoint», Quel-
que Syzigue, un nom propre. Mais peu importe qu’il soit ceci, ou qu’il suit cela; il nest pas
besoin ici de recherches curieuses; admirons plutét simplement quel grand honneur Paul

réclame pour ceux qu’il recommande.

4.

Tout est au ciel, d’apres saint Paul: le Sauveur, la patrie, tout ce que peut demander le coeur le
plus exigeant. Nous attendons de 13, cest sa parole, notre Sauveur et Seigneur Jésus-Christ.
Reconnaissez ici encore un trait de cette adorable bonté. Il ne veut pas nous y entrainer par
un effet de sa puissance; il aime mieux revenir nous chercher; et quand il nous a reconquis,
il se retire, nous laissant ainsi comblés d’honneur. Car s’il est venu a nous lorsque nous
étions ses ennemis, bien plus volontiers reviendra-t-il aprés nous avoir faits ses amis. Et
cette mission de nous venir chercher sur la terre, il ne la confie ni a ses anges, ni a dautres
serviteurs; cest lui-méme qui vient sur les nuées pour nous appeler a son palais de gloire.
Peut-étre méme daignera-t-il enlever avec lui sur les nuées tous ceux qui lui auront été
fideles. Nous aussi, dit I'apotre, nous qui l'aurons aimé, nous serons enlevés avec lui sur les

nuées, et ainsi nous serons toujours avec lui.

Eh ! qui donc sera trouvé serviteur fidele et prudent? Quels heureux vainqueurs seront
trouvés dignes de si grands biens ? Qu’il faut plaindre ceux qui en seront déchus ! Car si
nous avons des larmes intarissables pour les rois qui ont perdu un tréne, quel deuil sera di-
gne de cette inexprimable infortune? Multipliez tant qu’il vous plaira les douleurs de lenfer;

vous naurez pas encore la douleur, I'angoisse d’'une ame a cette heure terrible ol I'univers

124



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sébranle, ol sonnent les trompettes, ot un premier, puis un second, puis un troisieme ba-
taillon d’anges, puis des milliers enfin de ces phalanges célestes se répandent sur la terre; bi-
entdt apparaissent les chérubins en nombre incalculable, ensuite les séraphins tout pres de
Lui; et Lui, enfin, lui-méme avec le cortége d’une gloire immense autant qu’indescriptible.
Alors les anges se batent de rassembler. tous les élus autour de son trone; alors Paul et tous
ceux qui lont suivi recoivent la couronne, Iéloge public, I'honneur solennel de la bouche
du Roi, en présence de toute 'armée des cieux... Dites, quand méme il n'y aurait point
denfer, comment apprécier cette gloire des uns, cette confusion des autres? Subir lenfer,
cest affreux, je I'avoue, cest intolérable; mais plus cruelle encore doit étre lexclusion de ce

royaume des cieux.

Un roi, ou, si vous 'aimez mieux, un prince royal, aprés une glorieuse absence et plusieurs
guerres heureusement terminées, précédé par (87) l'admiration publique et suivi de son
armée victorieuse, fait son entrée dans une de nos grandes villes. Voici son char triomphal
, ses trophées, ses mille bataillons tout chargés dor, ses gardes étincelants aussi sous leurs
boucliers dorés, tout un peuple couronné de laurier, autour de lui tous les princes de la
terre habitée, derriére lui les nations étrangeres représentées par des captifs de tout age,
avec leurs chefs, satrapes, consuls, tyrans, princes. Au milieu de cette pompe glorieuse, le
triomphateur accueille tous les citoyens qui se présentent; il leur donne le baiser, leur serre
la main, leur permet de parler en toute liberté, et, en présence de tout le monde, lui-méme
leur parle comme a des amis, témoignant avoir fait pour eux seuls toutes ses démarches
et entreprises. Enfin , introduisant ceux-ci dans son palais, il laisse ceux-la dehors : dites,
quand bien méme il ne les enverrait pas au supplice, combien cette ignominie dépasse-t-elle
tous les supplices ! Or, s'il est si amer détre exclus d’une telle gloire aupres d'un mortel, ne
lest-il pas bien davantage de [étre de par Dieu méme, alors que le souverain Roi senvironne
des puissances célestes, alors qu’il traine et les démons enchainés , courbés sous la honte;
et, avec eux, leur chef les mains chargées de fers , et tous ses ennemis désarmés; alors que

sur les nuées apparaissent les vertus des cieux , et Lui-méme enfin !

La douleur, croyez-moi, la douleur maccable a ce récit, a cette pensée : je ne puis achever
mon discours. Apprécions quelle gloire nous allons perdre, lorsqu’il dépend de nous de
conjurer cette ruine. Ce qui surtout déchire le coeur, en effet, cest détre ainsi frappés, lors-
que nous sommes maitres d'arréter le coup. Encore une fois, quand le Fils de Dieu accueille
les uns et les envoie auprés de son Pére ; quand , au contraire, il oublie les autres, et qua
Iinstant saisis par les anges, entrainés, gémissants, courbés sous la honte, ils sont livrés en

spectacle au monde entier, dites-moi, est-il plus cruel tourment ?

Travaillons donc quand il est temps encore; préparons avec ardeur et sollicitude notre
salut. Quels motifs ne pourrions-nous pas ajouter, comme ceux, par exemple, que formulait

le mauvais riche ? Si vous vouliez les entendre, nous pourrions les développer pour votre

125



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

plus grand intérét : mais qui voudrait ici nous écouter?... Et le langage que nous préterait
ce misérable, bien évidemment une foule d’autres criminels viendraient le confirmer. Pour
ne vous donner que cette lecon , combien de pécheurs, dans les tourments de la fiévre
, se sont dits : Ah ! si la santé nous était rendue, nous ne tomberions jamais plus en de
semblables maux ! Nous exprimerons nous-mémes, au grand jour, de pareils regrets; mais
nous entendrons la réponse faite au mauvais riche: que I'abime immense nous sépare du

ciel, que nous avons ici-bas recu notre part de bonheur.

Pleurons donc ameérement, je vous en supplie; ou plutdt, non contents de pleurer, ab-
ordons franchement la vertu. Gémissons pour notre salut, pour ne pas gémir alors inuti-
lement; versons aujourd’hui des larmes, pour nen pas verser plus tard sur nos iniquités.
Pleurer dans ce monde, cest vertu; en lautre, cest regret inutile. Punissons-nous de ce coté,
pour ne pas étre punis de lautre. La différence est énorme entre ces deux manieres détre
chatiés; ici-bas, vous ne létes que pour un instant; encore navez-vous pas méme le senti-
ment de la peine , convaincus quelle vous frappe pour votre bonheur a venir. La, au contr-
aire, elle est bien plus cruelle la souffrance, puisquaucune espérance ne la console, et quon

nen trouve pas la fin, mais quelle est infinie et éternelle.

Puissions-nous, au contraire, délivrés de ce monde , conquérir léternel repos! Mais com-
me, pour éviter den étre exclus, nous avons besoin et de vigilance et d'une priére continu-
elle, veillons, je vous en supplie. La vigilance nous commandera cette priere perpétuelle,
et cette priére non interrompue obtient tout de Dieu. Si, au contraire, nous ne prions pas,
si nous nagissons pas en ce sens, nous narriverons a rien; comment se pourrait-il quon
gagnat le ciel en dormant? Absurde impossibilité. Cest déja bien assez que nous puissions
Pacquérir par une course sérieuse, par leffort en avant, par la conformité a la mort de Jésus,
comme le recommandait saint Paul; mais si nous dormons, tout est perdu. Paul a da dire,
lui : « Si je puis l'acquérir enfin », que dirons-nous a notre tour ? Les endormis nont jamais
achevé une affaire temporelle, bien moins encore une affaire spirituelle. Les endormis ne
recoivent rien de leurs amis eux-mémes, bien moins (88) encore de Dieu. Les endormis ne
sont pas méme honorés par leurs parents : le seraient-ils de Dieu? Travaillons un instant,
pour nous reposer durant toute léternité. Il nous faut absolument souffrir ; si la souffrance
nous épargne ici-bas, elle nous attend dans l'autre vie. Pourquoi ne pas préférer la peine en
ce monde, pour trouver ailleurs le repos sans fin? Ah ! plaise a Dieu que menant enfin une
vie digne de Jésus-Christ, et devenus conformes a sa mort, nous puissions gagner les biens
quaucun langage ne peut peindre, en Jésus-Christ Notre-Seigneur, avec lequel soit au Pere

et au Saint-Esprit, etc.

126



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

HOMELIE XIV.

REJOUISSEZ-VOUS SANS CESSE DANS LE SEIGNEUR; JE LE DIS ENCORE UNE FOIS,
REJOUISSEZ-VOUS. (IV, 4 JUSQU'A 10.)

Analyse.

1. Lorateur développe simplement le texte de I'apotre, et ses consolations et recomman-
dations aux Philippiens. —Premiére consolation : joie intime, jusque dans les souftrances

et le pardon des injures.

2. Seconde consolation : la priere, I'action de graces, sources d’'une paix qui surpasse tout
sentiment. —Troisiéme consolation : une sainte émulation pour tout ce qui est bon, beau,

vrai, pur, honnéte : la paix encore est a ce prix.

3. Le vice, et surtout le vice impur, porte avec lui sa peine. — La vertu apporte avec elle-

méme sa récompense, ce qui est vrai surtout du pardon des injures.

1.

Jésus-Christ a déclaré bienheureux ceux qui pleurent, malheureux ceux qui rient. Quel est
donc le sens de ces paroles de son apotre : « Réjouissez-vous sans cesse dans le Seigneur? »
Il ne contredit point son maitre, oh non ! Jésus-Christ, en effet, annonce malheur a ceux qui
rient de ce rire mondain qui a sa raison dans les choses du temps, et il proclame bienheure-
ux ceux qui pleurent, mais non pas ceux qui le font pour quelque raison humaine, comme
la perte d’un bien temporel , mais ceux qui ont la componction chrétienne, pleurant leurs
miseres, expiant leurs péchés et méme ceux dautrui. La joie recommandée ici, loin détre
contraire a ces larmes, sengendre a leur source pure et féconde. Pleurer ses véritables mise-
res, et les confesser, cest se créer une joie et un bonheur. Dailleurs il est bien permis de
gémir sur ses péchés et de se réjouir en 'honneur de Jésus-Christ. Les Philippiens souffrai-
ent de rudes épreuves, comme le rappelle I'apdtre : « Il vous a été donné », leur disait-il, «
non seulement de croire en Jésus-Christ, mais de souftrir pour lui » (Philip. I, 29); pour
cette raison , il ajoute : « Réjouissez-vous dans le Seigneur ». Cest dire en d’autres termes
Vivez de maniére a gotter une joie pure. Tant que rien nempéchera vos progres dans le
service de Dieu, réjouissez-vous en lui. Cest la le sens, a moins que cette préposition « en
» ne soit synonyme de « avec »; le sens alors serait: Réjouissez-vous sans cesse détre « avec

le Seigneur ».

« Je vous le dis encore une fois, réjouissez-vous ». Expression qui prouve la confiance de
saint Paul, et par laquelle il montre que, tant quon sappuie sur Dieu, on doit sans cesse
étre dans la joie; fat-on dailleurs accablé, frappé de toute maniere, on la possede toujours.
Ecoutez, en effet, saint Luc nous raconter au sujet des ap6tres « qu'ils sortaient du conseil

des juifs en se réjouissant d’avoir été trouvés dignes de recevoir pour son nom la flagella-

127



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

tion ». (Act. V, 41.) Si les coups et les fers, que chacun regarde comme ce qu’il y a de plus
affreux, engendrent une telle joie, quelle autre douleur au monde pourra enfin nous créer
la peine? — « Je vous le répéte, réjouissez-vous ». LapOtre a eu raison de réitérer cette re-
commandation ; la nature des événements commandait la douleur; mais cette répétition

de termes encourageants leur impose le devoir de se réjouir en dépit des événements.

« Que votre modestie et modération soit connue de tous les hommes ». Paul avait parlé
un peu auparavant de ceux « qui ont pour Dieu leur ventre, dont la gloire est dans leur
honte méme, qui nont de gott (89) que pour les choses de la terre ». Ces paroles étant de
nature a inspirer a ses néophytes de la haine pour les méchants, Paul les avertit de navoir
rien de commun avec eux, mais cependant de traiter avec modestie et modération non pas

seulement leurs fréres, mais méme leurs ennemis et leurs adversaires.

« Le Seigneur est proche; ne vous inquiétez de rien ». Car quelle pourrait étre, dites-moi,
la raison de votre découragement? Serait-ce parce qu’ils se dressent contre vous, ou parce
que vous les voyez vivre dans les délices? « Ne vous inquiétez de rien ». Cheure du jugement
va sonner; dans peu, ils rendront compte de leurs oeuvres. Vous étes dans l'affliction, eux
dans les délices? Tout cela finira bientét. Ils complotent, ils menacent? Mais leurs coupables
desseins ne réussiront pas toujours; le jugement est suspendu sur leurs tétes, tout va changer
! « Ne vous inquiétez de rien ». Déja la part de chacun est faite. Montrez seulement votre
patience et modération envers ceux qui vous préparent sans cesse les persécutions; et tout
va sévanouir comme un songe, pauvreté, mort, fléaux de tout genre qui vous menacent,

tout finira : « Ne vous inquiétez de rien ».

« Mais quien tout, par la priere et par la supplication, avec action de graces, vos demandes
et vos veeux soient connus devant Dieu. Dieu est proche; je serai avec vous tous les jours
jusqu’ala fin du monde » cétait déja une consolation; en voila une seconde; voila un antido-
te capable de dissiper toute peine, tout chagrin, tout ennui. Mais quel est ce médicament?
Prier, en toutes choses rendre graces. Ainsi Dieu ne veut pas que nos prieéres soient de simp-
les demandes; il les exige unies a l'action de graces pour les bien - faits que nous avons déja
recus. Comment, en effet, demander quelques faveurs pour l'avenir, si nous ne sommes
pas reconnaissants des faveurs passées? — « En tout », dit-il, cest-a-dire en toutes choses,
recourez a « la priére et a la supplication ». Donc il faut remercier Dieu de tout, méme de
ce qui parait facheux. Cest vraiment la que se reconnait le coeur reconnaissant. La nature
des choses lexige; ce sentiment sort spontanément d'une ame vraiment reconnaissante et
pleine damour pour Dieu. Demandez-lui donc des faveurs qu’il puisse approuver et con-
naitre; car il dispose tout pour notre plus grand bien, méme a notre insu ; et une preuve
que tout se fait pour notre plus grand bien, cest cette ignorance méme ou il nous laisse du

succes de nos priéres.

« Et que ta paix de Dieu, qui surpasse toutes nos pensées, garde vos esprits et vos coeurs

128



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

en Jésus-Christ ». Quest-ce a dire? Entendez, dit l'apdtre, que la paix de Dieu, celle qu’il a
faite avec les hommes, surpasse toute pensée. Qui jamais, en effet, attendit et osa espérer ces
biens de l'avenir? Ils surpassent non-seulement toute parole, mais toute pensée humaine.
Pour ses ennemis, pour ceux qui le haissaient, qui le fuyaient, pour eux Dieu n’a pas refusé
de livrer son Fils unique pour faire la paix avec nous. Telle est la paix, ou, si vous voulez,

telle notre délivrance; telle la charité de Dieu.

2.

« Que cette paix garde vos coeurs et vos intelligences ». On reconnait un bon maitre, non-
seulement a ses avis, mais surtout a ses prieres, au secours que ses suppliques aupres de Dieu
implorent pour ses disciples, afin qu’ils ne soient ni accablés par les tentations, ni ballotés
par les erreurs. Ici donc saint Paul semble dire : Que celui (lui vous a délivrés si merveilleu-
sement; que celui quame qui vive ne peut comprendre, oui, que lui-méme vous garde, vous
fortifie contre tout malheur. — Tel est le sens de saint Paul, ou bien le voici Cette paix dont
Jésus-Christ a dit : « Je vous laisse ma paix, je vous donne ma paix», elle-méme vous gardera.
Car cette paix surpasse toute intelligence humaine; et si vous demandez comment, écoutez
: quand Dieu nous ordonne d’avoir la paix avec nos ennemis, avec ceux qui nous font un
mal injuste, qui nous provoquent, qui nous gardent de la haine, une loi semblable nest-elle
pas au-dessus de tout esprit humain ? Il y a plus : §’il vous plait, comprenons d’abord ce
mot profond : « La paix de Dieu surpasse toute intelligence ». Si la paix de Dieu surpasse
toute intelligence, combien plus le Dieu qui nous la donne, surpassera non-seulement tou-
tes nos pensées, mais méme toutes celles des anges et des puissances méme célestes ! — «
En Jésus« Christ », quest-ce a dire? Que la paix de Dieu vous maintiendra sous lempire de

Jésus-Christ pour vous y faire persévérer, pour. que votre foi en lui ne chancelle méme pas.

« Au reste, mes fréres... » — Que signifie « au reste?» J’ai dit tout ce que javais a dire.
Clest (90) le mot de quelqu’un qui se presse et na plus rien de commun avec les choses
temporelles. «Au reste, mes fréres, que tout ce qui est vrai, tout ce qui est saint, tout ce qui
est juste, tout ce qui est pudique, tout ce qui est aimable, tout ce qui est édifiant, tout ce qui

est vertueux et louable, fasse lentretien de vos pensées».

« Tout ce qui est aimable », quest-ce a dire? Aimable aux fideles, aimable a Dieu. — «
Tout « ce qui est vrai », le mot « vrai » est éminemment bien choisi, car il désigne la vertu
méme; tout vice, au contraire, est mensonge. La volupté, compagne du vice, la gloire et
toutes les choses de ce bas monde ne sont plus que mensonge. — «Tout ce qui est pudique»,
cest lopposé glu péché qu’il stigmatisait dans ceux qui nont de gotit que pour les choses
de la terre. — « Tout ce qui est saint » est dit contre ceux qui nont d’autre Dieu que leur
ventre. — «Tout ce qui est juste et édifiant», ou, comme il le répéte en finissant, «tout ce

qui est vertueux et louable», est mis pour rappeler aux Philippiens leurs devoirs envers les

129



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

hommes. — Vous le voyez : le dessein de Paul est de bannir de nos coeurs toute mauvaise

pensée. Car des pensées mauvaises procedent nécessairement les mauvaises actions.

Et comme cest une méthode excellente que de se proposer soi-méme comme modele de
Paccomplissement des avis quon a donnés, il va dire: « Pratiquez ce que vous avez appris et
recu de moi », dans le méme sens qu’il leur écrivait déja: « Comme vous avez notre exemple
». Il déclare donc: Faites selon ce que je vous ai enseigné, selon ce que «vous avez vu et appris
en moi », cest-a-dire, imitez-moi pour les paroles, les actions, la conduite. Vous voyez que
cette recommandation emporte tous les détails de la vie. En effet, comme il est absolument
impossible de définir par le menu tous les devoirs, nos allées et venues, nos conversations,
notre extérieur, nos habitudes intimes, et que toutefois le chrétien doit tout régler, saint
Paul les résume et dit : « Faites selon ce que vous avez vu et appris en moi» ; comme pour
dire: Je vous ai instruits par mes actions autant que par mes paroles. « Pratiquez », a-t-il
écrit; faites, et ne vous contentez pas de parler. « Et le Dieu de paix sera avec vous »; cest-a-
dire, si vous gardez ces regles, si vous avez la paix avec tout le monde, vous aurez pris ainsi
le poste le plus str et le plus tranquille ; il ne vous arrivera rien qui vous afflige, rien qui
soit contraire a vos désirs. — En effet, toutefois que nous aurons la paix avec Dieu, et nous
l'avons toujours par la vertu, bien plus encore Dieu aura-t-il la paix avec nous. Car puisqu’il
nous a aimés jusqua nous rechercher quand nous lévitions, combien plutdt, nous voyant

courir a lui, nous offrira-t-il spontanément son amitié.

Le plus grand ennemi de notre nature, cest le vice. Que le vice soit notre ennemi, et la
vertu notre amie, bien des preuves le démontrent. Et, si vous le voulez, la fornication, une
des grandes plaies de 'homme, nous fournira le premier exemple. La fornication attire
sur ses victimes un déshonneur complet, la pauvreté, le ridicule; elle en fait la fable et le
mépris de tout le monde : a ces ruines, reconnaissez un ennemi. Souvent dailleurs elle
apporte et maladies et dangers extérieurs, puisque lon a vu maints débauchés périr par les
suites naturelles du libertinage ou par des blessures. Si tels sont les fruits de la fornication,
quels ne seront pas ceux de l'adultere? En est-il ainsi de 'aumdne? Tant sen faut, quau
contraire, pareille a une mere, elle gagne a son enfant chéri la grace, 'honneur, la gloire;
elle lui fait aimer a remplir ses devoirs détat; loin de nous délaisser, loin de nous détourner
des obligations nécessaires, elle rend nos coeurs plus prudents, tandis que les débauchés

sont I'imprudence méme.

Mais préférez-vous étudier l'avarice? Elle aussi nous traite en ennemie. Comment? Cest
quelle nous attire la haine universelle; elle nous fait détester de tous, des victimes de
I'injustice et de ceux mémes que nos injustices nont point foulés. Ceux-ci plaignent les
autres et craignent pour eux-mémes. Aussi tous nont contre I'avare qu'un regard de colere
. l'avare est lennemi commun, une béte féroce, presque un démon. De 13 contre lui mille

accusations, complots, jalousies : autant de fruits d'inimitiés. Au contraire, la justice nous

130



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

fait de tous nos semblables autant d’amis, autant de serviteurs dévoués, autant de coeurs
bienveillants, tous répandent pour nous leurs prieres; de 1a pour nous un état tranquille et
stir; point de danger, point de soupgon; le sommeil méme nous arrive calme et heureux;

aucune inquiétude, aucune plainte ameére.

3.

Voyez-vous que la justice est préférable (91) au vice contraire? Quoi ! dites-moi; est-on plus
heureux a étre envieux des autres qua prendre sa part dans le bonheur d’autrui? Faisons
ces réflexions, et nous nous convaincrons que la vertu est une meére aimante, qui nous ap-
porte la sécurité; le vice nous jette en proie aux dangers; de sa nature, il est plein de périls.
Ecoutez cette parole du Prophete : « Dieu est une base solide pour ceux qui le craignent; il
aime a montrer son alliance avec eux ». (Ps. XXIV, 14.) On ne craint personne, quand la
conscience ne reproche rien; mais aussi on ne se fie a personne, quand on vit dans I'iniquité,
on craint jusqu’a ses serviteurs; on les regarde avec un oeil soupgonneux. Et que parlé-je
de serviteurs? Le méchant ne peut affronter méme le tribunal de sa conscience; il a des
comptes terribles a régler avec ses juges du dehors comme avec ses bourreaux du dedans,

qui ne lui laissent aucun repos.

Alors, direz-vous, il faut vivre pour mériter les éloges? — Non ! Paul na pas dit: Visez
aux éloges; mais: Faites ce qui les mérite, sans vous soucier de les recevoir; cherchez «ce qui
est vrai », la gloire nest que mensonge; « faites ce qui est saint»; a la lettre, le terme dont se
sert lapdtre signifie ce qui est sérieux-, pratiquez la gravité, gardez méme lextérieur de la
vertu; quant a « pureté », elle est le propre de 'ame. Et comme il avait ajouté : « Faites tout
ce qui est de bonne réputation », pour que vous nalliez pas croire qu'il ait égard a lestime
des hommes seulement, il se complete en disant : « S’il est une vertu, s’il est une vraie gloire,

pratiquez-la, recherchez-la ».

En effet, si nous gardons la paix avec nous-mémes, Dieu a son tour sera avec nous; si
nous excitons la guerre, ce Dieu de paix nous fuira. Rien nest aussi hostile a notre 4me
que le vice; rien ne lui donne vie et assurance comme la paix et la vertu. Commengons
donc a apporter du notre, et nous gagnerons Dieu a notre cause. Dieu nest pas un Dieu de
guerre et de combat; dépouillez donc lesprit de combat et de guerre tant a Iégard de Dieu
qu’a légard du prochain. Soyez pacifique pour tout le monde. Pensez a qui Dieu accorde le
salut : « Bienheureux les pacifiques », dit-il, « parce qu’ils seront appelés enfants de Dieu »
(Matth. V, 9) ; avec ce caractere, en effet , ils sont les imitateurs perpétuels du Fils de Dieu;

et vous aussi, copiez ce modele, sauvez la paix a tout prix; plus vive sera l'attaque de votre

frere, plus riche aussi sera votre récompense. Ecoutez cette parole du Prophéte : « Jétais
pacifique avec ceux qui haissaient la paix ». (Ps. CXIX, 7.) Voila la vertu, voila ot natteint

pas la raison humaine, voila ce qui nous fait approcher de Dieu méme.

131



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Rien ne réjouit le coeur de Dieu autant que loubli des injures. Par 13 vous étes délivrés
de vos péchés ; par la vos crimes seffacent. Mais combattons, mais disputons, et déja nous
sommes loin et bien loin de Dieu. Le combat, en effet, amene les inimitiés, et les inimitiés
entretiennent le souvenir des injures. Coupez la racine, et le fruit avortera. Ainsi, d’ailleurs,
nous nous formerons & mépriser ce qui ne tient quia la vie présente. Car, dans les choses
spirituelles, il n'y a, vous le savez, il n'y a point de guerres ; tout ce qui ressemble a la guerre,
combats, jalousies, toutes miséres pareilles ont leur cause et leur point de départ dans quel-
que intérét temporel. Cest ou le désir injuste du bien d’autrui, ou lenvie, ou la vaine gloire
qui engagent toutes les luttes. Si donc nous sauvons la paix, nous apprendrons a mépriser

aussi toutes ces choses viles et terrestres.

Quelqu’un nous a ravi de l'argent? Il ne vous a pas nui s’il ne vous enleve pas les biens
célestes. — Il aura fait obstacle a votre gloire? Mais non pas a celle que Dieu vous garde; il
natteint donc qu’une gloire sans valeur, qui nest pas méme la gloire, mais un nom sonore,
et au fond, une ombre et des ténebres. — Il vous a 6té votre honneur? A lui-méme, oui; a
vous, non. Car comme celui qui fait du tort subit ce tort en réalité, et ne le fait pas, ainsi celui
qui complote contre son prochain se perd le premier. Qui creuse une fosse a son prochain,
y tombe tout d’abord. Aussi gardons-nous de tendre un piege a autrui, si nous craignons
de nous nuire a nous-mémes. Quand nous détruisons une réputation , pensons bien que
le coup nous frappe, que le piege nous surprend. Que nous soyons assez forts pour nuire a
d’autres devant les hommes, cest chose possible ; mais, pour str, nous nous blessons devant
Dieu et l'irritons contre nous. Cessons donc de nous nuire. En commettant I'injustice envers
notre frere, nous la commettons contre nous-mémes; comme en lui faisant du bien, nous
sommes nos propres bienfaiteurs. Ainsi, lorsque votre ennemi vous aura causé quelque
dommage, vous serez convaincus si vous (92) étes sage, qu’il vous a bien servi; et des lors,
loin de le payer d’un triste retour, vous lui ferez du bien. — Mais, direz-vous, je porte en
mon coeur une blessure si légitime et si vive ! Eh bien ! alors pensez que vous ne lui faites
aucun bien par le pardon, mais quau moins vous ajoutez a son supplice, tandis que tout le
bienfait est pour -vous: cette idée vous déterminera a lui faire du bien. — Quoi donc! est- ce
la le but que vous devez vous proposer par votre générosité? Non certes. Mais si par hasard
votre coeur ne peut se fléchir autrement, déterminez-le du moins par cette raison de votre
propre intérét, et bientot vous arriverez a lui persuader aussi de déposer tout ressentiment;
des lors vous ferez du bien a votre ennemi comme a un ami, et vous gagnerez les biens a

venir. Puissions-nous tous en jouir par Jésus-Christ, etc.

HOMELIE XV.

AU RESTE, JAIRECU UNE GRANDE JOIE EN NOTRE-SEIGNEUR, DE CE QU’ENFIN
VOUS AVEZ RENOUVELE LES SENTIMENTS QUE VOUS AVIEZ POUR MOIL. (CHAP.
IV, 10 ET LE RESTE.)

132



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Analyse.
1. Le mérite de 'aumone : pourquoi et comment saint Paul 'acceptait.

2. Saint Paul savait vivre dans 'abondance comme dans la disette ; §’il souffrait quon lui

donnat, cest qu’il voulait associer les néophytes a ses travaux et a ses récompenses.

3. Ce nest pas que l'argent puisse acheter le ciel; 'intention du donateur fait tout le mérite

de la donation. Par suite, celle des Philippiens était précieuse devant Dieu.

4. Paul, comme les mendiants, remercie celui qui donne, et leur souhaite toute sorte de
biens, de sa part et de la part de ses freres dans 'apostolat et dans la souffrance. —Transition

a lexhortation sur les souffrances.

5 et 6. Les souffrances sont nécessaires et inévitables, pour la formation du chrétien. —
Exemples vivants de souftrances, a la cour méme des empereurs de Constantinople; ex-
emples chez les rois juifs. — Les souffrances sont une pénitence utile, et la préparation au

bonheur de l'autre vie.

1.

Je I'ai souvent répété, l'aumone a été commandée dans I'intérét non de ceux qui la regoiv-
ent, mais de ceux qui la donnent. Ceux-ci en recueillent surtout le fruit. Paul nous enseigne
clairement ici cette Vérité. Comment? Rappelons - nous qu'apres sétre fait longtemps at-
tendre, les Philippiens lui avaient envoyé une aumone, et qu'Epaphrodite avait été chargé
de la lui porter. Sur le point de renvoyer celui-ci avec cette épitre, il les loue, comme vous
voyez, et leur montre que leur bienfait a rejailli, sur eux-mémes bien plus que sur ceux
qui lont recu. Il procede ainsi pour deux raisons : il craint d'abord que les bienfaiteurs ne
senorgueillissent, et veut au contraire les rendre plus empressés a se montrer encore géné-
reux, puisqu’ils sont au fond les obligés; en second lieu il empéche que ceux qui regoivent
nencourent le jugement de Dieu paru n empressement exagéré, éhonté méme a recevoir
toujours; en effet, il est dit ailleurs « qu’il est plus heureux de donner « que de recevoir ».
(Act, XX, 35.)

Quelle est donc sa pensée en écrivant : « J’ai recu une. grande joie dans le Seigneur? »
Je me suis réjoui, dit-il, non d’une joie mondaine, non pas méme d’une joie purement hu-
maine , mais dans le Seigneur, a cause de vos progrés dans la vertu, et non pas pour le
soulagement temporel que jai éprouvé. Oui, votre vertu fait ma consolation ; et il ajoute
méme ma consolation et ma « grande joie » ; ce bonheur, en effet, navait rien de matériel; il
nétait pas méme inspiré par la reconnaissance pour un secours nécessaire, mais par 'idée
de leur progres dans le bien. Et remarquez encore . aprés un doux reproche pour le passé, il
sempresse de voiler, ce blame, en les instruisant a lexercice continuel et non interrompu de

la charité. « Enfin une fois... », dit-il, pour rappeler un long intervalle de stérilité : « Vous

133



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

avez refleuri », figure empruntée aux arbres qui bourgeonnent et puis sechent pour pous-
ser ensuite des fleurs nouvelles. Il leur fait donc entendre quaprés avoir donné la preuve
d’une charité florissante et sétre ensuite desséchés, ils ont repris séve et vigueur. Ainsi (93)
lexpression ; « Vous avez refleuri », contient a la fois un blame et un éloge. Il nest pas sans
mérite, en effet, de refleurir apres avoir été desséché; mais aussi la négligence a été pour eux
I'unique cause de ce malheur. « Jusqua reprendre pour moi les sentiments que vous aviez
autrefois » : il montre qu’ils ont eu la sainte habitude de se montrer généreux en pareils cas,
de la ces mots : « Que vous aviez autrefois ». Encore pour ne pas laisser croire qu’apres avoir
été si charitables, ils se soient tout a coup entierement desséchés, il montre que sur un point
seulement ils se sont oubliés, et sattache a le déclarer ainsi avec une extréme précaution : «
Vous avez enfin refleuri pour moi », comme s’il ne faisait porter l'avis que sur ce point seul;
« enfin », car (cest du moins mon interprétation), dans les autres cas, vous navez pas cessé

détre bienfaisants.

Mais quelqu'un pourrait ici opposer l'apotre a lui-méme. Il a déclaré, objecterait-on, «
qu’il a plus de bonheur a donner qua recevoir; mes mains », ajoutait-il, « ont travaillé pour
mes besoins personnels et pour ceux de mes compagnons d’apostolat; jaime mieux mourir
», écrivait-il aux Corinthiens, « que de souffrir que quelqu’un me fasse perdre cette gloire
». (I Cor. IX, 15.) Aujourd’hui, au contraire, il na aucun souci de perdre cette gloire et de la
voir sanéantir. Et comment? En acceptant l'aumone. S’il a pu dire : Ma gloire est de ne rien

recevoir, pourquoi l'abdiquer aujourd’hui? Comment répondre a cette objection ?

Ceest que, dans le premier cas, il avait une excellente raison de refuser; il combattait les
faux apdtres qui voulaient paraitre tout a fait semblables aux vrais ministres de Dieu, et
trouver en cela sujet de « se vanter ». Il ne dit pas quen cela ces misérables montraient ce
qu’ils étaient, mais qu’ils se vantaient, montrant ainsi que ces gens savaient bien recevoir,
mais en secret; et cest pourquoi il écrit : Qu’ils se vantaient de leur désintéressement. (II Cor.
XI, 12.) — Mais néanmoins saint Paul acceptait les présents des fideles, sinon a Corinthe,
du moins ailleurs. Cest pourquoi il disait non pas absolument et simplement : « Je ne me
laisserai pas ravir cette gloire », mais avec restriction : On ne me la ravira pas « dans toute
I'Achaie », apres avoir écrit quelques lignes auparavant : « J’ai dépouillé les autres églises,
en recevant delles l'assistance dont javais besoin pour vous servir ». (II Cor. VIII et seq.) Il

déclare donc lui-méme qu’il avait coutume d’accepter.

D’ailleurs Paul avait bien le droit de recevoir, pendant qu’il s'imposait un si rude travail;
mais des ouvriers qui ne font rien, comment auraient-ils ce méme droit? — Mais, dira 'un
dentre eux, je donne mes prieres ! Ce nest pas un travail, puisque tout en travaillant vous
pouvez prier. — Mais je jetine ! Ce nest pas encore 1a travailler. Notre bienheureux, vous le

verrez en maints passages, unissait le travail a la prédication.

« Vous naviez pas loccasion », ajoute-t-il. Quest-ce a dire? Ce nétait pas négligence chez

134



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vous, cétait une impossibilité, puisque vous naviez rien de disponible, vous n'aviez pas de
superflu; cest le sens de ces mots : « Vous naviez pas loccasion ». Paul emploie ici une
maniere commune de parler. Car cest ce que disent la plupart des gens quand la fortune

leur manque et qu’ils sont dans la géne.

« Ce nest pas le besoin qui me fait parler ». Si jai dit : « Quenfin une fois encore » vous
avez été généreux; si je vous ai fait un reproche, ce nétait pas pour pourvoir a mes intéréts
ni pour soulager ma détresse; non, tel nétait pas mon but. — Cependant, 6 apotre, votre
langage ici ne respire-t-il pas 'amour-propre ? — Non, car déja aux Corinthiens il disait: «
Nous ne vous écrivons rien que vous nmayez lu ou que vous nayez connu par vous-mémes
». (I Cor. I, 13.) Croyez donc quaux Philippiens non plus, il ne tenait pas un langage quon
aurait pu facilement réfuter. Il ne leur parlerait pas ainsi, assurément, s'il voulait se vanter;
car sa lettre arrivait a des gens qui le connaissaient, et le blame lui serait arrivé de leur
part plus éclatant et plus ignominieux. Aussi a ceux-ci méme il pouvait dire : « J’ai appris
a me contenter de létat ot je me trouve ». — « Il a appris », parce que cest une vertu qui
sacquiert uniquement par lexercice, [étude et la ferme volonté. Loin détre aisée a conquérir,
elle est tres-difficile et trés-laborieuse : J’ai appris a me suffire « dans [état ou je suis. Je sais
vivre pauvrement, je sais vivre dans I'abondance ; je suis fait a tout »; cest-a-dire, je sais
me contenter de peu , supporter la faim et la disette, 'abondance comme les privations. —
Soit, dira (94) quelqu’un; mais il nest pas besoin de science ni de vertu pour vivre dans
labondance. — Au contraire, ce point réclame beaucoup de vertu, et non moins que son
opposé. Comment? Clest que si la faim conseille beaucoup de crimes, I'abondance na pas
moins de mauvaises inspirations. Plusieurs, en effet, quand ils sont arrivés a lopulence,
deviennent paresseux et ne savent porter le poids de la fortune. Plusieurs ont trouvé dans
la richesse le prétexte d’'une fainéantise absolue. Tel nétait pas l'apotre. Quand il recevait, il
savait faire la part, et tres-large, de son prochain. Voila bien user de ce quon possede. Il ne
ralentissait point son z¢le , il ne se réjouissait pas de l'affluence des biens de la terre; mais
il se montrait toujours le méme dans la disette comme dans I'abondance , sans jamais étre

accablé par l'une, ni enflé par l'autre.

2.

« Je sais étre rassasié ou étre affamé », disait-il; « je sais porter 'abondance ou la pénurie
». Il en est plus d'un qui ne savent pas étre rassasiés sans danger, comme ces Israélites qui
mangeaient et aussitot se révoltaient; pour moi, dit-il, je garde en toute occasion la méme
modération. Il montre ainsi qu'il n’a pas plus de plaisir aujourd’hui qu’il na éprouvé de
douleur auparavant; et que, s’il a accepté, cétait plus pour eux que pour lui-méme : car,
pour lui, il savait ne point éprouver le moindre changement d’humeur. « Partout, en effet,
a tout événement je suis prét et formé », cest-a-dire, de longue date jai fait de toutes cho-

ses la complete expérience, et toutes choses me vont également bien. Et parce qu'une telle

135



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

affirmation sentait la vanterie, voyez comme saint Paul se hate de la corriger : « Je puis tout
», dit-il, « en Jésus-Christ qui me fortifie »; cest-a-dire, ce que je fais de bien, ce nest pas

moi qui le fais, mais celui qui men donne la force.

Toutefois les plus généreux bienfaiteurs se ralentissent, s'ils voient que leur obligé nest
pas vivement touché, et qu’il dédaigne méme ce quon lui. donne. On est volontiers cha-
ritable, quand on croit faire un heureux, soulager un besoin. Paul donc, en méprisant les
secours quon lui offrait, aurait rendu nécessairement les néophytes plus négligents. Or,
voyez comme il sempresse de prévenir ce malheur. Ses avis précédents réprimaient en eux
lorgueil satisfait; les paroles qui suivent animent et enflamment leur saint dévouement : «
Vous avez bien fait néanmoins », dit-il, « de prendre part a laffliction ou je suis ». Voyez
comme tour a tour il séléve et sabaisse, s'isole et se rapproche, et reconnaissez a ce dou-
ble trait son amitié pour eux a la fois vive et chrétienne. Je pouvais me passer, dit-il, mais
nallez pas croire que pour cela je néprouvasse aucun besoin : jai besoin , pour vous étre
utile. Et comment participaient-ils a ses souffrances ? Par leur charité secourable. Il leur
dit la méme chose touchant ses chaines : « Vous étes tous associés a ma grace », leur dit-il;
cest une grace, en effet, de souftrir pour Jésus-Christ, et l'apdtre leur avait déja dit : « Dieu
vous a fait cette grace, non-seulement de croire en lui, mais de souffrir pour lui ». (Philip. I,
29.) En sarrétant court apres ses premieres paroles, il aurait pu les affliger. Aussi veut-il les
embrasser dans un tendre amour et leur adresser un éloge, quoique modéré. Il ne dit pas:
Vous avez bien fait de me « donner... » ; mais, de « prendre part » a mes afflictions; mon-
trant queux-mémes ont gagné, puisqu’ils ont acquis le droit de partager la récompense. Il
ne dit pas non plus : Vous avez allégé mes souffrances ; mais : « Vous avez pris part a mes

tribulations », ce qui était certainement plus glorieux.

Comprenez-vous maintenant 'humilité de saint Paul? Voyez-vous aussi sa magnanimi-
té? Il a commencé par déclarer qu’il na aucun besoin de leur argent; mais aussitot il ne
craint pas d’user des plus humbles expressions, sabaissant méme au langage des mendia-
nts qui vous disent : Donnez, selon votre habitude charitable! Car I'apotre ne recule devant
aucune parole, ni devant aucune action pour arriver pleinement a son noble but. Et quel
est ce but? Vous n'accuserez pas, leur dit-il, l'arrogance de mon langage, bien que je vous
aie blamé, bien que je vous aie écrit : « Enfin, une fois encore, vous avez refleuri ». Vous ne
maccuserez pas non plus de parler sous lempire de la nécessité. Non, je ne vous ai pas écrit
sous l'influence du besoin. Quel fut donc mon mobile? Une pleine confiance en vous, et
vous-mémes étes la cause et les auteurs de cette confiance. Voyez comme il gagne leur coeur.
Vous étes cause de ma confiance, leur dit-il; vous accourez les premiers a notre aide; vous
nous donnez le droit de (95) vous rappeler vos bienfaits. — Maintenant, aprés 'humilité
de Paul, voyez la dignité de l'apdtre : tant que les Philippiens ne lui envoient rien, il ne leur
adresse aucun blame, de peur de paraitre plaider sa propre cause; dés qu’ils ont envoyé, il

les blame aussit6t pour le passé, et eux-mémes acceptent chrétiennement ce blame, parce

136



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

quen effet, saint Paul, en parlant avec cette liberté, ne pouvait étre soupgonné d’agir pour

son intérét personnel.

\

« Or vous savez, mes freres de Philippes, quaprés avoir commencé a vous précher
I'Evangile , ayant depuis quitté la Macédoine, nulle autre Eglise n'a communiqué avec moi
par léchange de dons recus et rendus, vous seuls exceptés ». Dieu ! quel magnifique éloge !
La charité des Corinthiens et des Romains avait été provoquée par lexemple des autres et
la parole de saint Paul, mais les Philippiens entrérent deux-mémes dans cette voie, avant
quaucune autre Eglise leur etit montré lexemple, « et, au début méme de I'Evangile », dit
lapotre, ils montrérent pour le saint prédicateur un tel amour, un dévouement si spontané,
qu’ils furent les premiers a porter de tels fruits de charité. Et lon ne peut pas dire qu’ils
agissaient ainsi parce que Paul les honorait de son séjour, et que cétait une maniere de
prouver leur reconnaissance pour des bienfaits regus ; car saint Paul I'a dit : « Quand je
suis parti de la Macédoine, nulle autre Eglise n'a communiqué « avec moi par léchange de
biens rendus et a regus, vous seuls exceptés ». — Que signifie cette parole : « Biens recus et
rendus », et cette autre : « N'a communiqué? » Pourquoi ne dit-il pas simplement: Aucune
Eglise ne m’a rien donné, mais plutét: «Aucune n'a communiqué avec moi, par léchange
de biens a regus et rendus ? » Cest qu’ici il y avait , en effet, échange et communauté. « Si
nous avons semé parmi vous des biens spirituels », écrivait-il ailleurs, « est-ce une grande
chose a que nous recueillions un peu de vos biens temporels? » (I Cor. IX, 11.) Et dans un
autre passage : « Que votre abondance supplée a leur indigence». (II Cor. VIII, 14.) Vous
voyez léchange: ils donnent d’une part, de l'autre ils reoivent; biens temporels pour biens
spirituels. Ainsi que font échange les vendeurs et les acheteurs, recevant 'un de l'autre et
se donnant I'un a lautre, car cest la [échange méme, ainsi arrive-t-il au cas présent. Rien,
en effet, rien nest plus lucratif que ce commerce et ce saint négoce ; il commence sur la
terre, il sachéve et se parfait au ciel. Lacheteur habite cette basse région ; mais contre une

valeur terrestre , il achete par contrat les biens célestes.

3.

Ici toutefois que nul ne perde espoir ; les biens éternels ne nous sont point offerts a prix
d’argent; non, telle nest point la monnaie du ciel; le ciel sachéte par notre libre volonté, par
le courage viril qui nous fait jeter l'argent méme, par la sagesse, par le mépris des choses
de la terre, par 'humanité, par laumone. Si l'argent payait de tels biens, la veuve qui laissait
tomber deux oboles dans le tronc naurait pas requ beaucoup ; mais comme le bon vouloir
est la grande puissance et quelle apportait tout le désir de son coeur, elle a tout regu. Ne
disons donc jamais que lor achéte le céleste royaume; ce nest pas lor, non, mais I'intention,
mais la bonne volonté qui se traduit par ce sacrifice d’argent. Mais, direz-vous, encore faut-
il étre riche? Non, non, la richesse nest point nécessaire, la bonne volonté suffit. Ayez-la, et

avec deux oboles vous pourrez acheter un trone ; sinon, deux mille talents dor nauraient

137



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pas la vertu de deux oboles. Pourquoi? Cest quayant beaucoup, vous donnez bien peu;
lauméne que vous faites natteint pas celle de la pauvre veuve. Moins que la veuve vous
avez apporté lempressement et le bon coeur qui donne. Cette femme sest dépouillée de
tout; que dis-je? non, elle ne sest pas dépouillée de tout, elle sest tout donné. Dieu a mis le
ciel a prix, non pour vos talents dor, mais pour une somme de bon vouloir; non pas méme
pour votre vie, mais pour une généreuse intention. Donner une vie, en effet, quest-ce apres

tout? Ce nest quun homme; et un homme, cest encore un prix bien inférieur.

« Vous mavez envoyé deux fois a Thessalonique de quoi satisfaire aux besoins ». Nouvel
et grand éloge des Philippiens dont la pauvre cité le nourrissait méme pendant son séjour
dans la capitale de la province. Remarquez cependant ses paroles. Comme en témoignant
toujours qu’il était hors de besoin, il craignait (je ai dit déja) de les rendre moins zélés,
apres leur avoir montré de tant de manieres que personnellement il ne manquait de rien, il
a soin de leur rendre ce fait, plus (96 évident encore par un seul mot: « Aux besoins», écrit-
il, et. non « a mes besoins », sauvant ainsi la dignité et les bienséances. Et, non content de
ce trait, il va poursuivre dans le méme sens; il va corriger ce que ses éloges pourraient avoir

de trop vil et de trop abaissé.

« Ce nest pas »,continue-t-il, « que je désire vos dons », suivant I'idée déja exprimée au-
trement par lui quand il disait : « Je ne parle pas sous lempire du besoin ». Ceci est moins
fort toutefois que la premiére maniere décrire. Autre chose est ne pas chercher ni désirer,
quand on est dans le besoin ; autre chose est ne pas méme se croire dans le besoin quand
réellement on s’y trouve. « Ce nest pas que je désire vos dons; mais je désire qu’il en revien-
ne, pour votre compte et non pour le mien, un profit considérable ». Voyez-vous comme
laumoéne leur amasse des fruits? Je ne parle pas ici, dit-il, dans mon intérét, mais dans le
votre et pour votre salut. Je ne gagne rien, moi, en recevant; tout le bien est pour ceux.
qui donnent, et non pour ceux qui regoivent; les premiers ont en réserve une récompense
infinie ; les seconds consomment ce qui leur est ainsi donné. Nouvel éloge, mais non sans
quelque aveu d'un besoin; car s’il adit: « Je ne désire pas », craignant qu’ils ne se ralentissent,
il ajoute : « Maintenant jai tout regu et je suis dans 'abondance », cest-a-dire, votre aumone
a réparé méme les oublis précédents. Cest encore une maniere certaine dexciter leur zele
charitable. Il remercie : or, tout bienfaiteur, quand il a fait des progres dans la sagesse chré-
tienne, désire d'autant plus trouver chez lobligé la reconnaissance. « J'ai tout regu, jabonde
». Cest comme s'il disait: Non-seulement vous avez réparé les oublis du passé, mais vous
avez méme comblé la mesure et au dela. Mais ne vont-ils pas voir ici un reproche? Il le
prévient parles sages précautions de tout ce passage. En effet, il avait dit : « Ce nest pas
que je désire vos dons », et plus haut : « Enfin, un jour vous avez refleuri », leur montrant
ainsi qu’ils acquittaient une dette en retard ; le terme « jai regu » de cette phrase méme,
rappelle qu’il a touché comme le montant d’'une rente, comme les fruits d'un champ. Mais

aussitot il déclare qu’ils ont donné bien au-dela de leur dette : « Jai tout regu, jabonde, je

138



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

suis rempli de vos biens »; et ce nest pas a I'aventure, ce nest pas par exces de tendresse que
jen fais I'aveu; quoi donc? «Clest que jai requ par Epaphrodite ce que vous m’avez envoyé
comme une obligation d’agréable odeur, comme une hostie que Dieu accepte volontiers et
qui lui est agréable ». Mon Dieu ! & quelle hauteur il éléve leur aumone! Ce nest pas moi
qui ai regu, dit-il, cest Dieu par moi; aussi quand je naurais aucun besoin, n'y regardez pas;
Dieu navait pas besoin assurément, et pourtant il a recu; a ce point que la sainte Ecriture
na pas craint de dire : « Le Seigneur a « respiré in parfum agréable» (Gen. VIII, 2) ; ce qui
indique évidemment une joie de Dieu. Vous savez, oh ! vous savez comme notre ame est
délicieusement impressionnée par un suave parfum, quelle douceur et quelle volupté elle
y trouve. Eh bien ! I'Ecriture sainte na pas fait difficulté d’attribuer a Dieu une expressi-
on aussi humaine, aussi abaissée, pour faire comprendre aux hommes comment il recevait
leurs présents. Car ce nétaient sans doute ni lodeur, ni la fumée qui rendaient un sacrifice
agréable; mais bien le coeur qui loftrait; sinon, les dons mémes de Cain auraient été agréés.
Et toutefois, 'Ecriture atteste cette joie de Dieu; et comment sexpliquer cette joie ¢ Cest
que les hommes ne savent pas comprendre dautre langage. Aussi I'Etre bienheureux, qui
est au-dessus de tout besoin, témoigne de sa joie, de peur que les hommes, sous prétexte
que Dieu n'a pas besoin, sattiédissent dans le devoir. Mais comme dans la suite des temps,
oubliant toutes les autres vertus et obligations, ils mavaient de confiance quen ces victimes
immolées, Dieu les reprenait sévérement en ces termes : « Est-ce que je mangerai la chair
des taureaux; est-ce que je boirai le sang des boucs? » (Ps. XLIX, 13.) Cest le sens de saint

Paul quand il dit : « Je ne cherche pas vos dons ».

4.

« Je souhaite que mon Dieu comble tous vos besoins selon les richesses de sa gloire par
Jésus-Christ ». Remarquez que Paul, a lexemple des pauvres mendiants, remercie et bénit.
Que si Paul bénit ainsi ses bienfaiteurs, combien moins devons-nous rougir den faire autant
nous-mémes quand nous recevons; ou plutot, ne recevons pas en nous félicitant déchapper
au besoin, ne nous réjouissons pas pour nous-mémes, mais pour ceux qui donnent. Ainsi
nous serons récompensés, nous aussi qui recevons, puisque nous serons (97) heureux de
leur vertus; ainsi ne serons-nous point faiché contre eux s’ils nous refusent, mais plutot nous
plaindrons leur sort; ainsi deviendrons-nous plus dignes et plus saints, si nous prouvons

que notre intérét propre nest jamais notre guide.

« Que mon Dieu », dit saint Paul, « comble tous vos besoins». Au lieu de Khreian besoin,
faut-il lire Kharin ou Kharan, grace ou joie ? Si vous lisez « grace », le sens est : Que Dieu
bénisse non-seulement votre aumone présente, mais toutes vos bonnes oeuvres ! Si vous
lisez « besoin », et telle est, je crois, la vraie legon, voici la pensée de l'apotre : il avait dit
« Les ressources vous manquaient », il se hite d’ajouter Iéquivalent de ce qu’il dit déja aux

Corinthiens : « Puisse Celui qui fournit la semence au semeur, vous donner aussi le pain

139



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de chaque jour, multiplier votre semence, et faire croitre les germes des fruits de votre
sagesse ». (II Cor. IX, 10.) II demande donc aussi pour les Philippiens que Dieu leur donne
l'abondance, la semence pour la répandre encore. Il prie Dieu non de leur accorder une

abondance quelconque, mais celle qui est « selon les richesses de sa bonté ».

Remarquez, toutefois, la prudence et la modération de saint Paul. Il naurait pas ainsi prié
Dieu de combler « tous les besoins » de ses néophytes, s'ils avaient été dautres Pauls par la
sagesse, par le crucifiement au monde. Mais il voyait en eux des artisans, des pauvres, des
gens mariés, chargés denfants; péres de famille, ils avaient pris 'aumone sur leur indigence
méme, et ils nétaient pas sans quelque désir des biens de ce monde. La priére de l'apotre
sabaisse a leur portée. A des personnes de cette condition, il aurait pu, sans étre déraisonn-
able, souhaiter le suffisant , l'abondance méme. Voyez toutefois ce qu'il demande pour eux.
Il ne dit pas : Que Dieu vous enrichisse, qu’il vous accorde lopulence; mais quoi? « Qu’il
comble tous vos besoins », que vous nmayez pas la misére, que tout le nécessaire vous arrive.
Jésus-Christ méme, quand il nous enseigna une formule de priere, y ajouta cette demande

et nous apprit a dire : « Donnez-nous aujourd’hui notre pain de chaque jour ».

« Selon ses richesses ». Quest-ce a dire? Selon sa bonté habituelle, quon sait étre si facile
et si, prompte a donner. Et comme en demandant «pour leur besoin », I'apdtre ne veut pas
qu’ils entendent ce mot dans le sens de misere, il ajoute : « Selon les richesses de sa gloire
par Jésus-Christ ». Vous aurez de toutes choses une telle abondance, que vous croirez étre
déja dans la gloire de Dieu. Peut-étre aussi veut-il simplement leur prédire qu’ils seront
au-dessus du besoin; « car la grice était grande dans tous les fidéles », nous disent les Actes
(Act. IV, 33) ; « il n'y avait méme aucun pauvre parmi eux ». Peut-étre enfin veut-il qu’ils
fassent tout pour la gloire de Dieu ; comme sil leur disait : Usez des biens de Dieu pour
sa gloire. « Gloire soit a Dieu notre Pére dans tous les siécles des siecles. Amen ». La gloire
de Dieu nappartient pas seulement au Fils, mais aussi au Pere. Quand on l'attribue au Fils,
on l'attribue aussi au Pére. Lapotre venait de parler d’une gloire de Dieu en Jésus-Christ; de
peur quon ne la reporte a celui-ci seulement, il ajoute : « Mais a Dieu aussi et a notre Pere,

gloire ! » Cette gloire, en effet, a été donnée au Fils.

« Saluez de ma part tous les saints en Jésus-Christ ». Encore un précieux témoignage en
leur faveur; cest une grande amitié¢ de sa part que de les saluer méme par lettres. « Les fréres
qui sont avec moi vous saluent ». Comment disiez-vous de Timothée : Je n'ai personne qui
me soit aussi intime, ni qui vous porte une aussi tendre sollicitude? Et comment dites-vous
aujourd’hui : « Les fréres qui sont avec moi? » Il appelle fréres ceux qui sont avec lui, soit
parce que les paroles : « Je mai personne qui me soit aussi intime », ne se rapportent pas a
ceux qui étaient dans Rome ; car quelle nécessité pouvaient avoir ceux-ci de se charger des
affaires de l'apdtre? — Soit méme parce qu’il consent bénévolement a leur donner ce nom

de freres.

140



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

« Tous les saints vous saluent, surtout ceux qui sont de la maison de César. Que la grace
de Notre-Seigneur Jésus-Christ soit avec vous tous ». Il releve leur courage en leur mon-
trant que la sainte prédication est arrivée jusque dans le palais impérial. Si les heureux du
siecle, qui habitent la cour des princes, ont tout méprisé pour le royaume des cieux, a plus
forte raison devaient-ils, eux aussi, marcher dans cette voie. C¥était encore une preuve de
la charité de Paul, que de raconter des Philippiens tant et de si belles choses, que, de si
loin et sans les avoir jamais vus, les (98) habitués du palais leur adressaient ainsi un salut
damitié. A cette époque surtout, ou les fideles étaient persécutés, la charité avait tout so-
it empire; et comment ? Cest que, malgré les distances fort grandes qui les séparaient, ils
gardaient entre eux cependant la plus étroite union; et les plus éloignés eux-mémes, tout
comme s’ils avaient été voisins, senvoyaient mutuellement le salut; tous sentraimaient; le
pauvre aimait le riche, le riche aimait le pauvre, autant que chacun aime ses propres mem-
bres ; on ne connaissait point de préséance, parce que tous étaient enveloppés également
dans la haine publique, tous rejetés et bannis pour la méme cause. Et tels que des prison-
niers de guerre arrachés de pays différents, se portent un méme et mutuel intérét quand
ils ont la méme ville pour prison, parce que leur misére commune en fait des fréres; tels
alors les chrétiens, réunis par la communauté de bonheur ou de disgrace, se témoignaient

réciproquement une grande charité.

5.

La tristesse et les tribulations forment, en effet, entre ceux qui souffrent, un indestructible
lien, augmentent la charité, redoublent la piété et la componction. Ecoutez David : « Il m’a
été bon que vous mayez humilié, Seigneur; jai appris ainsi votre justice et vos lois ». (Ps.
CXVIII, 71.) Entendez un autre prophéte : « Il est bon a 'homme de porter le joug du
Seigneur deés son adolescence ». (Jérémie, I1I, 27.) Et ailleurs : « Bienheureux 'homme que
vous instruirez par [épreuve, Seigneur ». (Ps. XCIII, 12.) Un autre nous a dit : « Ne méprisez
pas les rudes lecons du Seigneur » (Prov. III,11); et encore: « Si vous voulez arriver a la
hauteur du service de Dieu, préparez votre 4me a la tentation». (Ecclés. II, 1.) Jésus-Christ
a son tour avertissait ses disciples : « Vous trouverez loppression et la peine en ce monde,
mais ayez confiance. Vous pleurerez », ajoute-t-il, « vous gémirez vous autres, et le monde
sera dans la joie » (Jean, XVI, 20, 33) ; car il nous en prévient aussi : « La voie est étroite
et rude ». (Matth. VII, 14.) Voyez-vous comment partout la tribulation nous est proposée
avec éloges, avec instances, comme une nécessité de premier ordre? En effet, si dans les
luttes du cirque et de l'aréne, personne ne peut sans peine emporter la couronne; s’il faut
la mériter en se formant par les travaux, par les abstinences, par un sévere régime de vie,
par les veilles, par mille exercices génants, combien plus le faut-il pour le ciel ! Eh ! quel
homme au monde est exempt de peines? Mopposerez-vous lempereur? Ah! pas plus que

personne il ne méne une vie affranchie de soucis, mais au contraire sa carriére est remplie

141



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

dennuis et dangoisses. Regardez, non pas le diademe, mais ce déluge d’'inquiétudes, qui
fait constamment autour de lui gronder la tempéte; voyez, non la pourpre de son manteau,
mais son d4me, son dme plus assombrie que cette pourpre sombre: la couronne lui ceint
le front beaucoup moins que l'inquiétude ne lui serre le coeur. Contemplez, non pas le
nombre de ses gardes, mais la multitude de ses chagrins; aucune maison de simples sujets
nabrite, autant que le palais des rois, une multitude de tristes soucis. La mort les menace
sans cesse, ils redoutent méme leurs proches; il semble que toutes les tables soient couvertes
de sang. On croit en voir lorsquon entre a table et lorsquon en sort. Que de nuits pleines
d’horreur ou les visions et les réves arrachent de leur couche les princes tremblants ! Voila
les soucis en pleine paix; mais que la guerre sallume, leurs inquiétudes vont redoubler. Se

peut-il imaginer une vie plus misérable?

Et que ne leur font pas endurer ceux-mémes qui les touchent de plus pres, ceux sur qui
pese plus immédiatement leur empire? Hélas ! le pavé de leur palais est souvent inondé
d’'un sang qui leur est cher. Faut-il vous raconter quelques traits de ce genre? Peut-étre
suffiront-ils pour vous faire comprendre que telle est bien la triste vérité. Plus volontiers
je vous rappellerai des faits anciens, bien qu’ils soient assez contemporains, toutefois, pour

nétre pas effacés de la mémoire publique.

Ainsi lon raconte qu'un souverain, soupgonnant la vertu de son épouse, la fit enchainer
dans les montagnes, et livrer toute nue aux lions dévorants, bien que déja elle lui etit donné
de son sein plusieurs princes et rois 7. Imaginez dés lors une vie plus triste que la sienne
! Quel dut étre le bouleversement de ce noble coeur, pour arriver & commander une si
terrible expiation! Ce souverain fit aussi mourir son propre fils; et le frere de celui-ci se
donna la mort ainsi qu'a tous ses enfants. On raconte encore que ce méme empereur, déja
malheureux par sa femme et par son fils, frappa aussi de mort son propre frere. On vit
tel prince se tuer, pour échapper aux mains d’un tyran; tel autre tuer son propre cousin-
germain, apres l'avoir volontairement associé a sa couronne. Un troisieme vit mourir sa
femme empoisonnée par des médicaments, quelle avait pris pour conjurer sa stérilité; une
créature misérable et coupable (car il faut étre 'un et l'autre pour vouloir procurer, par des
moyens humains, une fécondité que Dieu seul peut donner), osa fournir a I'impératrice ses
drogues dangereuses ; elle en fit sa victime et périt avec elle. Un quatrieme prince bientdt

fut empoisonné aussi, et, croyant prendre un breuvage, but la mort a pleine coupe. Le fils

"Les faits auxquels le saint orateur fait allusion ne sont pu tous égaiement certaine; il en raconte plus d'un
d’apreés la rumeur publique, et d’ailleurs le texte de ce discours est altéré en plusieurs endroits. Disons ce-
pendant: 1° Uimpératrice exposée aux lions est probablement une fable ; 2° Le fils condamné a mourir, par
son pére, est Crispus, 'ainé du grand Constantin, et le fait nest que trop vrai ; 3° Le frére de Crispus et son
histoire sont controuvés, on plutot le tarte est altéré ; 4° Les princes qui meurent par suicide, I'impératrice
empoisonnée par imprudence, I'héritier du trone auquel on arracha les yeux, sont autant de problémes his-
toriques; 5° Mais I'histoire nous montre Valens dans lempereur brilé vif aprés une bataille, et Arcadius dans

le souverain si malheureux qui régnait a [époque ol parlait saint Jean Chrysostome.

142



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de ce malheureux, dont la santé était une menace pour l'avenir, se vit arracher les yeux, sans
avoir mérité ce supplice. Un cinquiéme a péri plus affreusement encore, et la décence ne
permet de dire ni pour quelle raison, ni de quelle fagon lamentable il dut perdre la vie. Deux
princes lui succéderent. Or, I'un subit un supplice réservé aux derniers, aux plus misérables
des hommes, puisqu’il fut bralé vif dans un affreux péle-méle de chevaux, de poutres, de
débris de tout genre, laissant son épouse dans un triste veuvage, et terminant une triste
vie dont on ne saurait peindre les tribulations surtout depuis Iépoque ou il avait pris les
armes. Et l'autre prince, qui maintenant régne encore, na-t-il pas eu a subir, depuis qu’il
porte le diademe, un perpétuel enchainement de peines, de dangers, dennuis, de chagrins,

de malheurs, de complots ?

Le royaume des cieux na rien de semblable : dés quon y parvient, on acquiert la paix,
la vie, la joie, l'allégresse. Au reste, je l'ai dit, aucune existence sur la terre nest a 'abri des
souftrances. Car si dans le gouvernement des Etats la condition des souverains, de toutes
la plus heureuse en apparence, est inondée d'un déluge de malheurs, que ne doivent pas
souflrir les particuliers, les familles? Au reste, la multitude des peines de tout genre quon
rencontre sous la pourpre surpasse toute description. Cest sur ce theme quont été inven-
tées tant de fables lugubres; puisque toués les tragédies et les drames qui se jouent sur nos
théatres sont tissus de royales infortunes; la plupart des faits quon représente sur la scéne
sont empruntés a l'histoire et ont un fond de vérité. Ainsi on nous amuse par les affreux
banquets de Thyeste et par les péripéties douloureuses des malheurs qui ont anéanti cette

illustre maison.

6.

Je vous accorde que les livres des gentils nous ont 1égué ces histoires. Mais voulez-vous
que les saintes Ecritures elles-mémes nous en retracent de semblables ? Saiil fut le premier
roi ; vous savez quapres mille traverses douloureuses, il périt malheureusement. Apres lui,

David, Salomon, Abias, Ezéchias, Josias furent aussi lobjet de tribulations sans nombre.

Concluez donc que la vie présente ne peut aller sans travaux, peines ni chagrins. Pour
nous, ne nous affligeons pas pour les mémes choses que les rois. Affligeons-nous pour
d'autres sujets qui rendront notre tristesse avantageuse; « car la tristesse qui est selon Dieu
opeére une pénitence certaine pour le salut». (II Cor. VII, 10.) Voila comment il nous faud-
rait verser des pleurs, gémir, étre pénétré de douleur! Ainsi Paul se désolait, ainsi pleurait-il
pour les pécheurs : « Je vous ai écrit », dit-il aux Corinthiens, « le coeur souftrant, I'4me
navrée, a travers bien des larmes ». (II Cor. II, 4.) N'ayant pas a pleurer sur ses péchés, il
gémissait sur ceux d’autrui; je dis mieux, par la pénitence et la douleur, il savait se les appro-
prier. Personne ne pouvait succomber au scandale, sans que Paul ne ftt brilé ; la langueur

des autres 'accablait de langueur. Bonne et sainte tristesse que celle-la, et préférable a toute

143



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

joie mondaine ! Chomme qui sait ainsi pleurer, je le préfere a tous les hommes; le Seigneur
méme proclame bienheureux ceux qui adoptent comme personnelle a eux la douleur de
leurs freres. Jadmire Paul beaucoup moins pour les dangers qu’il a courus volontairement;
ou plutdt non, je ne I'admire pas moins pour ces périls ot chaque jour il trouvait la mort;
mais sa charité me charme et me transporte. J'y (100) reconnais une ame tendre et passi-
onnée pour Dieu; j'y découvre cet amour que demandait Jésus-Christ, une piété fraternelle,
un paternel dévouement, quelque chose de supérieur encore. Ainsi doit-on accepter la dou-
leur et verser des larmes. Les pleurs ainsi répandues surabondent de joie; une tristesse de

ce genre est une source d’allégresse.

Et ne me dites pas : Quel avantage produisent donc mes larmes, a ceux pour qui je les
répands? Dussent-elles ne leur point servir, a coup str elles nous servent a nous-mémes.
Pleurer ainsi sur les péchés dautrui, cest avoir dans 'avenir des pleurs aussi pour ses propres
péchés; oui, celui qui gémit sur les fautes des autres, sengage a ne pas laisser passer sans
de grandes larmes ses vices et ses fautes personnels; il y a plus, un tel homme sera moins
prompt a offenser Dieu. Mais chose déplorable entre toutes ! On nous commande de pleurer
les péchés dautrui, et nous ne donnons pas méme signe de repentir pour les notres; au
contraire, nous tombons sans aucun regret, et nos péchés sont, de toutes choses au monde,
ce qui nous donne le moins de souci, le moins de crainte ! Aussi nous nous livrons a la joie

mondaine, inutile, bientot effacée et grosse de mille chagrins.

Ah ! plutot, embrassons une tristesse meére de la joie, et renongons a une joie quenfante
lamertume. Cherchons laffliction qui porte en elle-méme la paix, et fuyons les délices qui
engendrent misere et douleur. Travaillons pour un temps bien court sur cette terre, pour
nous réjouir a jamais dans les cieux. Mortifions-nous pendant une vie fragile, afin de gagner
le repos dans une vie sans fin; ne nous prodiguons pas en vain dans cette existence éphéme-
re, pour nétre pas réduits aux sanglots dans Iéternité. Ne voyez-vous pas que, méme pour
des nécessités temporelles, bien des hommes ici-bas subissent la douleur? Supposez que
vous étes de leur nombre, et supportez les peines et les souffrances, en vous nourrissant de
lespérance du bien a venir. Vous nétes pas meilleur que Paul, meilleur que Pierre, a qui
le repos ne fut jamais accordé, qui ont passé toute leur vie dans la faim, la soif, la nudité.
Si vous aspirez au méme but, pourquoi vous placer sur un autre chemin? Si vous voulez
parvenir a la cité qu’ils ont si dignement gagnée, embrassez jusquau bout la voie qui vous
y mene ! La voie qui aboutit a ce bonheur nest pas celle de I'inertie, mais bien celle de la
souffrance: L'une est la voie large, l'autre est 1étroite. Passons par celle-ci pour conquérir
la vie éternelle en Notre-Seigneur Jésus-Christ auquel, avec le Pére et le Saint-Esprit, ap-
partiennent gloire, empire, honneur, maintenant et toujours, et dans les siecles des siecles.

Ainsi soit-il.

Traduit par M. I'abbé COLLERY.

144



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 29. Januar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

FIN DU COMMENTAIRE SUR LEPITRE AUX PHILIPPIENS.

145



	COMMENTAIRE SUR L'ÉPÎTRE AUX PHILIPPIENS.
	Préface
	HOMÉLIE PREMIÈRE.
	HOMÉLIE II.
	HOMÉLIE III.
	HOMÉLIE IV.
	HOMÉLIE V.
	HOMÉLIE VI.
	HOMÉLIE VII.
	HOMÉLIE VIII.
	HOMÉLIE IX.
	HOMÉLIE X.
	HOMÉLIE XI.
	HOMÉLIE XII.
	HOMÉLIE XIII.
	HOMÉLIE XIV.
	HOMÉLIE XV.


