Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Inhaltsverzeichnis

LES PERES DU DESERT 1
CHAPITRE PREMIER : PRINCIPES PREMIERS PREMIERES FORMULES . . 1
CHAPITREIILALUTTE . . . . . . . sttt 15
CHAPITRE III SOLITUDE ET DEPOUILLEMENT . . .. .. .. ....... 50
CHAPITRE IV. RIGUEURS CORPORELLES . . . . . ... .. ......... 72
CHAPITRE V.LASCESEINTIME . . . . . . . . o i 95
CHAPITRE VL. DISCRETION . . . . . . . . . ittt 123
CHAPITRE VIL. CHARITE . . . . . . . . it 151
CHAPITRE VIII. CONTEMPLATION . . . . . .. . o .. 202

Titel Werk: Les péres du désert Autor: Wiistenviter Identifier: x Time: 1927

Titel Version: Les peres du désert Sprache: franzosisch Bibliographie: Les peres du désert

par Jean Bremond Intruduction par Henri Bremond de 'académie francaise
LES MORALISTES CHRETIENS (TEXTES ET COMMENTAIRES)

DEUXIEME EDITION, PARIS, LIBRAIRIE VICTOR LECOFFRE J. GABALDA, Editeur
RUE BONAPARTE, 90 1927

LES PERES DU DESERT

CHAPITRE PREMIER : PRINCIPES PREMIERS PREMIERES FOR-
MULES

Ce serait proposer une folle gageure que de promettre au nom des Péres du désert un traité
condensé de morale théorique.

La valeur propre de leur enseignement est dans l'art d'admettre et de faire pénétrer dans
leur propre vie. Ils livrent conseils et préceptes de coeur a coeur, de volonté a volonté. Ils
ignorent l'appareil didactique. Ils nont pas souci d’hiérarchiser leurs maximes et de les

présenter dans un ordre logique.

Ceux qui demandent aux vénérables anciens de don. ner en un mot la quintessence de

lascétisme recevront des réponses diverses, sans y trouver dopposition.

Nous donnons quelques-unes de ces vues densemble, et si nous trouvons que ce nest pas
toujours la méme vertu qui est mise au premier plan, nous ne crions pas a la contradiction.
Toutes les vertus se tiennent, peu importe celle qui sera mise en plus grande lumiéere. En

pratiquer une a la perfection cest atteindre la perfection tout court.



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Encore moins faut-il attendre deux la discussion des fondements de la morale, du carac-
tere absolu de lobligation, de lexistence de la loi éternelle, de I'immortalité de I'ame. La
controverse de saint Pacdme avec des philosophes porte sur des énigmes et des charades.
Saint Antoine répond aux philosophes qu’il sappuie sur la foi et non sur « une dialectique,
procédant de l'art de ceux qui lont inventée ». Il nest pas porté, pas plus que ne le seront
ses disciples, a voir l'adversaire dans un esprit sceptique mais dans les habitudes vicieuses

des disciples.

Sans doute, l'application qu’ils font des maximes évangéliques, leurs directions, leur doc-
trine spirituelle sont en accord avec les principes immuables, et ne redouteront pas lexamen
d’un logicien ou d’'un théologien, mais ils ne se pressent pas de dégager et de formuler ces
principes. Ils les découvrent peu a peu, a mesure que grandissent les curiosités légitimes et

le besoin de mettre en harmonie les connaissances de divers ordres.

Ce qui parait premier aux yeux du philosophe, héritier de nombreux siecles d’analyse,
ou si lon veut, ce qui est premier en ontologie, ne lest pas dans lordre historique de
lexpression, les premiéres formules n'ayant pas 'aspect de généralité et en méme temps de

netteté quoftrent les premiers principes.

Aussi les pages de ce chapitre devraient-elles venir en dernier lieu, si nous voulions suivre
la méthode des Peres et le mouvement de leur pensée. Dans ce domaine de I'histoire de la
morale, principes, classements, divisions émergent et sétendent comme le relief rudimen-
taire de IEgypte cultivée, a mesure que le Nil rentre dans son lit, avant que les haies de
roseaux, les rigoles, les différences de culture aient tracé des limites et fixé des points de

repere.

Jean Climaque donne un relevé densemble des méthodes spirituelles. Héritier de la lar-
geur de vues des anciens, il propose divers programmes alphabétiques et rédige une nome-
nclature de dévotion et d'ascétisme auquel il y aurait peu a ajouter pour avoir le vocabulaire

de la spiritualité moderne.

Frappé par le récit de certaines singularités; quon n’aille pas y voir des exemples offerts a

tous. Les Peres nont pas réduit l'ascése a 'usage de recettes empiriques.

Voyez comme un ancien rebute durement celui qui a mis sa vertu a apprendre par cceur
les livres sacrés, ou celui qui penserait avoir réalisé l'abnégation parfaite en ne faisant pas
de cuisine. Ladmiration ne doit pas aller aux merveilles et aux prodiges ; le grand miracle

cest la guérison des maux de I'ame.

Comment donc apprécier la valeur de nos actions? A les considérer en elles-mémes, il en
est de mauvaises, il en est d’indifférentes. On reconnait leur caractere en regardant la fin a

laquelle elles tendent et celle qu’a en vue celui qui les pose.



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Cassien écoutant Moise, cest le spirituel prenant langue avec le philosophe. Le vieil abbé
découvre un premier dessin de la morale rationnelle des scolastiques. Cette premiére con-
férence contient les premiéres theses de 'Ethique. Quel est celui des deux qui philosophe
et dégage les principes impliqués dans la tradition du désert? Il est probable que Cassi-
en intervertit les roles et qu’il fait profiter cet enseignement pratique du souci de logique
qu’il a apporté dailleurs. Mais nous navons pas a discuter en détail les sources de Cassien.
Laissant de coté les attributions personnelles, nous constatons le progres de la doctrine du
désert en contact avec la culture grecque et ses premiéres démarches vers le systeme qui lui
convient. Moise ne commence pas par saisir I'analyse des sentiments de lobligation, pour
en rechercher lorigine. Il regarde la nature de I'action humaine caractérisée par la recher-
che dela fin. Il distingue les différents ordres de fins, la fin immédiate, fin qui est un moyen

pour atteindre une fin supérieure, et la fin derniere.

Les exemples tirés de l'agriculture initient Germain et Cassien a I'usage des termes phi-
losophiques. Mais ils ne savent que répondre a la question plus élevée et plus générale?
Quelle est la fin du chrétien? Le royaume de Dieu? — Soit! Mais encore, il y a plusieurs
manieres de lentendre. Sagit-il d’une place dans le royaume éternel et des vertus qui y con-
duisent? Et le motif dominant, supréme est-il le bonheur a acquérir, ou le service de Dieu

pour lui-méme?

Moise ameéne ses disciples en face du principe qui domine la morale chrétienne aussi
bien que la spiritualité monastique : « Nos jelines, nos veillés, la méditation de I'Ecriture
ne sont pas la perfection, mais les instruments pour 'acquérir. » Saint Thomas appuie ses
démonstrations sur le texte de Cassien. Il faut rapporter toutes les ceuvres a la pureté de

coeur qui nest autre chose que la charité.
Examiner la direction de I'Intention sera donc un des premiers exercices.

Il nest pas toujours aisé a ’homme de reconnaitre le motif qui lentraine, car son ame est
d’une extréme mobilité, et change promptement et continuellement d’attitude. Plus grande
encore est la difficulté qui vient de la complexité de cet organisme intérieur, des impulsions
en sens contraire. Le gouvernement de ce royaume mystérieux est malaisé, tant I'illusion
est facile. On subit une impulsion dorigine inavouable au moment ot Ion se flatte de se

diriger.

Cependant il ne faut pas sattarder a une analyse trop subtile. Suffisamment mis en gar-
de contre les influences perfides, on doit écarter toutes les sollicitations des apparences
séductrices et tendre toute son dme vers le but unique. Quau premier réveil, des qu'il re-
prend ses sens, l'ascete soriente. Qu’il mette en fuite ce démon, l'avant-coureur, qui a la

mission spéciale dégarer vers les ténébres.

Maximes directrices, principes généraux, aussi bien que les usages et les formes de la vie,



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

tout cela les maitres le trouvent dans la tradition ; ils ne se mettent pas trop en peine de
discerner ce qui a l'autorité de la révélation davec les interprétations et les commentaires

des anciens.

A leur exemple, ils cherchent et retrouvent tout dans les versets de I'Ecriture. Mais ils ne
concevraient pas quon pt se passer de la raison. Nous en avons la preuve, lorsque nous
les entendons parler des paiens qui ont vécu avant le Christ. Cette faculté naturelle, ce pou-
voir de se connaitre et de se diriger, le chrétien la voit en action chez ses ancétres paiens
qui nmavaient pas pour les guider la loi écrite, et qui cependant pouvaient se diriger vers
leur fin derniére. Il peut ainsi supputer quelles sont les limites de nos pouvoirs naturels
d’investigation et apprécier la supériorité que lui donnent les connaissances venues direc-

tement du Ciel.

Les étapes de la vie spirituelle.

Pour que toutes ces choses exposées dans un long discours pénetrent plus facilement ton
coeur, et sattachent fortement, inséparablement a tes pensées, jen fais un résumé ou tu

embrasseras I'universalité des préceptes.

Voici donc lordre que tu suivras pour monter sans labeur ni difficulté a la plus haute

perfection.

Le principe de notre salut et de notre philosophie d’aprés I'Ecriture, cest la crainte du Sei-
gneur. De la crainte nait la componction salutaire. De la componction du coeur procede
le renoncement, cest-a-dire, le dépouillement et le mépris de toutes les ressources humai-
nes. Du dépouillement vient 'humilité. Chumilité fait mourir la volonté propre. Par cette
mortification de la volonté sont extirpés tous les vices. Les vices étant expulsés, les vertus
fructifient et grandissent. Dans cette multiplication des vertus on acquiert la pureté du co-
eur. Dans la pureté de coeur on posséde le. perfection de la charité apostolique. (Inst., IV,
43.P. L., 49,201.)

Toutes les personnes de lettres savent quelle est [étude de ceux qui commencent a entrer
dans les sciences, de ceux qui y sont déja plus avancés, et de ceux qui sont devenus capables
denseigner les autres. Prenons donc bien garde, qu'apres avoir étudié fort longtemps, nous
ne soyons encore qua la grammaire, puisque cest une grande honte pour un vieillard quon
le voie aller a [école. Voici les vertus qui, comme autant de lettres spirituelles, composent un
saint alphabet pour ceux qui commencent a s'instruire dans la vie religieuse. Lobéissance,
le jetine, le cilice, la cendre, les veilles, la force ou la générosité, la souftfrance du froid, du

travail, du mépris, et de toutes sortes de maux, la contrition, loubli des injures, l'amour



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

fraternel, la douceur, la foi simple et exempte de toute curiosité, loubli du monde, I'aversion
sainte de ses proches, qui est sans vraie aversion, le détachement de toutes les choses de la

terre, la simplicité jointe avec I'innocence, et 'abjection volontaire.

Quant a ceux qui sont avancés dans la vertu, leur étude est la fuite de toute vanité,
léloignement de toute colére, la ferme espérance des biens a venir, le calme de lesprit,
la discrétion, le souvenir fixe et continuel du dernier jugement, la compassion pleine de
tendresse, I'hospitalité, la modération et la douceur dans les répréhensions quon fait aux

autres, loraison toute pure et toute tranquille, et un entier mépris des richesses.

Et pour ce qui est des parfaits, qui par une fervente piété consacrent a Dieu toutes les
pensées de leur esprit, et toutes les actions de leur corps, ils ont pour étude, pour exercice,
et pour loi dans leur conduite, de conserver leur 4me toujours libre de la malheureuse
captivité des passions, de sefforcer d'acquérir une charité parfaite, de rendre leur coeur
comme une source vive d’humilité, de tenir leur esprit comme absent et éloigné de toutes
les choses du monde et de lui-méme, et dy tenir Jésus-Christ toujours présent, de conserver
le trésor de leurs oraisons et de leurs lumiéres contre les embiiches des démons qui le leur
veulent ravir, de senrichir des dons célestes et des illuminations divines, de désirer la mort,
de hair la vie, de fuir tout ce qui peut donner de la satisfaction au corps, détre de puissants
intercesseurs pour tout le monde envers Dieu, de faire violence a sa bonté par le mérite et
par la force de leurs priéres, de participer au ministere des anges en aidant comme eux et
en secourant les hommes, détre des abimes de science, des interprétes de la vérité divine,
des dépositaires des secrets du ciel, des sauveurs des hommes, la terreur du démon, des
dompteurs du vice, des dominateurs du corps, des vainqueurs de la nature, des ennemis
irréconciliables du péché, des temples vivants de la souveraine paix de ame, et enfin des
imitateurs du Seigneur, par le secours et la grace du Seigneur, (Clim., XXVT, 16, 17, 18. P.
G., 88,1017.)

La sainteté n’est ni dans les observances ni dans les miracles.

Trois fréres vinrent un jour a un ancien de Scété et I'un deux l'interrogeant sur lui-méme
dit : « Pere, jai appris par coeur tout IAncien et tout le Nouveau Testament. » Lancien
répondit : « Tu as rempli l'air de paroles. » Le second dit : « Moi, jai copié tout Ancien et
tout le Nouveau Testament. » Et le vieillard lui dit : « Tu as rempli les fenétres de parchemin.
» Enfin le troisieme dit : « Les herbes ont grandi dans mon foyer. » Et le vieillard : « Tu as
donc chassé loin de toi la vertu d’hospitalité. » (Pélage, X, 94. P. L., 73, 929.)

Clest pourquoi nous ne devons jamais témoigner de lestime et de I'admiration pour ces



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

personnes qui se prévalent de miracles, mais nous devons plutot nous arréter a considérer
si elles se sent rendues parfaites en séloignant de tous les vices et se perfectionnant dans la
vertu. Car cest la Is grand don que Dieu ne fait point a un homme a cause de la foi d'un
autre ou pour d’autres raisons extérieures, mais que sa grace accorde a chacun, a proportion
qu’il voit qu’il le souhaite, et qu’il le désire. Cest en cela que consiste cette science d’action
et de pratique a qui saint Paul donne aussi le nom de charité, et que cet Apotre préfere
a toutes les langues des anges et des hommes, a la plénitude d’'une fiai qui transporterait
méme les montagnes, a toutes les sciences et a toutes les prophéties, a la distribution de
tous ses biens aux pauvres, et enfin a la gloire moéme du martyre le plus illustre. Car apres
avoir fait le dénombrement de tous ces dons, en disant : « Dieu donne a leut par son Saint-
Esprit la parole de sagesse, a l'autre la parole de science, a l'autre la foi, a l'autre la grace des
guérisons, a l'autre le don des miracles », lorsqu’il va parler de la charité, il fait voir ainsi
combien il la préfére a toutes ces choses; « et je vous apprendrai encore, une voie infiniment
plus excellente et plus relevée ». II montre assez ces paroles que la souveraine perfection
et la souveraine félicité ne consistent pas dans la vertu de faire de grands miracles, mais
dans la pureté de l'amour et de la charité. Et nest-ce pas avec grande raison que cet Apdtre
ce jugement, puisque toutes ces choses seront détruites et anéanties, au lieu que la charité
demeurera éternellement. Cest pourquoi nos Peres nont jamais affecté de faire ces miracles,
etlors méme que le Saint-Esprit leur en avait donné la grace, ils nont jamais voulu sen servir,

que dans une extréme et inévitable nécessité. (Coll., XV, 2. P. L., 49, 993.)

En effet, nest-ce pas un plus grand miracle de déraciner de sa propre chair tous les reje-
tons de la concupiscence, que de chasser les démons du corps des autres, et détouffer par
sa patience les mouvements et l'ardeur de la colére, que de commander aux princes et aux
puissances de lair. N'est-ce pas leffet d’'une bien plus grande puissance, de bannir de son
propre coeur la tristesse qui le dévore, que de chasser des corps la fiévre ou les autres ma-
ladies? Enfin, nest-ce pas en toutes manieres une plus admirable vertu, et la preuve d’'une
plus haute sainteté, de guérir les langueurs de son ame que celles des corps ? Car plus I'ame
est élevée au-dessus du corps, plus sa guérison est précieuse, et plus sa substance est noble,
plus sa ruine est déplorable. (Coll., XV, 8. P. L., 49, 1007.)

La bonne intention.

Il est des actions indifférentes en elles-mémes. Il faut juger de la moralité d’apres la fin quon

a €uc €n vue.

La fin prochaine et la fin éloignée : la fin prochaine est un moyen d’atteindre un but plus

lointain.



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

On doit remonter jusqua la fin derniere.
La fin derniere du chrétien est la charité.

Le Sage nous dit dans I'Ecclésiaste, qu’il y a un temps pour toutes choses, pour le bien
et pour le mal, et pour tout ce qui parait heureux ou malheureux dans le monde. Toutes
choses ont leur temps, dit-il, et tout ce qui est sous le ciel a un temps qui lui est propre. Il y
a un temps de naitre, et un temps de mourir, un temps de planter, et un temps d’arracher

ce qui est planté, un temps de tuer, et un temps de guérir...

Etil conclut ensuite : « Parce que chaque action a son temps ». Il n'appelle rien de bon dans
tout ce qu’il a nommé, que lorsqu'’il se fait dans le temps propre qui lui a été prescrit. Dot il
suit qu'une chose qui serait bonne, parce quelle aurait été faite dans son temps, deviendrait
ensuite inutile et méme dangereuse, parce quelle aurait été faite a contre-temps. Il faut
excepter de ce nombre ce qui est bon ou mauvais par soi-méme, et qui par conséquent est
immuable, comme est la justice, la prudence, la force, la tempérance et les autres vertus; et
comme sont au contraire tous les vices opposés a ces vertus, parce qu’il est impossible que
les vertus ne soient pas toujours des biens, et que les vices ne soient pas toujours des maux.
Pour les autres choses qui étant indifférentes delles-mémes, ne sont déterminées que par
I'usage quon en fait, elles ne demeurent pas toujours les mémes, mais elles deviennent ou
utiles ou dangereuses, selon les circonstances du temps, ou les dispositions et les qualités
des personnes. (Coll., XXI, 12. P. L., 49, 1185.)

Je vous ai déja montré, dit l'abbé Joseph, quen toutes choses, il ne faut pas tant considérer
action que la volonté et qu’il ne faut pas s'informer d'abord de ce qu’a fait un homme,
mais de I'intention qu’il a eue. Cela est si vrai, que nous voyons que des personnes ont
été damnées pour des choses dont il est arrivé de grands biens, et dautres au contraire,
ayant fait des actions dignes de blame, nont pas laissé dacquérir une parfaite justice. Celui
donc qui fait une chose avec tres mauvaise intention, nest pas moins coupable, quoiquelle
réussisse aprés heureusement, puisqu’il n'avait pas dans lesprit le bien qui en nait, mais le
mal qu’il voulait faire ; comme au contraire celui qui a une intention sainte, et qui fait ce
qui était nécessaire, ne perd pas le fruit de son action, quoiqu’il se mélo dans le principe
quelque chose qui mérite détre blamé, parce qu’il ne s’y engage pas par un dessein de pécher
et de violer le commandement de Dieu, mais seulement par une rencontre d’'une nécessité
inévitable. (Coll., XVIl, 11. P. G., 49, 1057.)



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Fins et moyens dans l'action.

Chaque art et chaque profession ont leur but! particulier, et une fin qui leur est propre, que
celui qui désire d’y exceller se propose toujours, et souffre pour cela tous les travaux, tous
les périls et toutes les pertes, auxquels il est exposé, non seulement avec patience, mais avec
joie.

Un laboureur a son but, lorsque pour cultiver son champ, il endure avec un courage in-
fatigable les plus violentes ardeurs de 1été et les plus grandes rigueurs de I'hiver; et ce but
est de rendre son champ bien net, bien aplani, sans ronces, sans épines, et sans aucune
mauvaise herbe. Mais la fin qu’il se propose et qu’il sait ne pouvoir obtenir quen préparant
ainsi sa terre est de recueillir une grande abondance de grains pour avoir ensuite de quoi
passer doucement sa vie, et de quoi méme se pouvoir enrichir. Cest dans cette espérance
qu’il épuise sans hésiter tout le blé de ses greniers pour le confier a la terre, et qu’il ne sent

point cette perte présente, a cause de la récompense qu’il sen promet a l'avenir.

De méme ceux qui sont dans le trafic et dans le commerce, méprisent tous les dangers, et
nont point d’horreur des plus longues et des plus périlleuses navigations, parce que la fin

qu’ils se proposent, et le gain qu’ils espérent, les anime et les soutient dans ces hasards.

Ceux qui font profession des armes, et qui briilent dambition, sont insensibles aux
travaux des longs voyages et des exils volontaires de leur patrie, lorsqu’ils en considerent la
fin qui est d’acquérir des charges et de 'honneur : et ces hautes récompenses qu’ils désirent
avec ardeur, les empéchent de sabattre par les difficultés de la guerre qu’ils regardent

comme la voie pour y parvenir.

Notre profession a donc aussi son but et sa fin particuliere pour laquelle nous souftrons
constamment et de bon coeur tous les travaux qui se rencontrent. Cest cette fin qui nous

empéche de nous lasser dans la continuation de nos jetines, qui nous fait trouver du plaisir

11 e vocabulaire de Cassien peut induire en erreur. Il distingue scopon, id est destinationem, et telos, hoc est
finem proprium. Il n'a pas trouvé de termes latins pour la distinction qu’il veut faire et recourt aux mots grecs
skopos et telos. Le traducteur francais éprouve le méme embarras que Cassien; telos cest la fin, skopos cest
lobjectif, cest comme la fin instrumentale. Fontaine traduit telos par but et skopos par fin; mais ces mots fin
et but sont pris 'un pour l'autre dans la langue courante. Quel est le sens spécial quon leur donne dans cette
traduction? Cassien fait comprendre sa pensée en I'appliquant au travail des champs. Quel est le skopos (but)
du laboureur? cest la mise en état du champ. Quel est son telos (sa fin) ? cest la moisson abondante. Si on
veut distinguer ces deux objets, il ne faut pas recourir a deux termes différents, en opposant le but a la mais
il faut dire que la mise en état du champ, cest la fin prochaine et que la moisson abondante est la fin éloignée.
On peut dire aussi le but prochain et le but éloigné. Employer le méme mot nest pas marque de manque
de logique ou de pauvreté du vocabulaire, car ces mots ont un sens relatif, ce qui est fin prochaine peut
étre considéré comme fin éloignée. Par exemple : la mise en état des terres sera la fin éloignée du laboureur,
si nous regardons celui-ci se rendant au marché pour acheter un cheval de labour; par contre la moisson
abondante peut étre dite la fin prochaine, si on pense a le fortune que le laboureur veut acquérir.



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

dans la fatigue de nos veilles, qui nous ote le dégott dans l'assiduité de la lecture et de
la méditation de la parole de Dieu, qui nous fait supporter avec douceur et avec joie ce
travail sans relache dans lequel nous passons notre vie, cette pauvreté, ce dénuement, et
cette privation de toutes choses, et qui fait enfin que noua n'avons point d’horreur de cette

vaste et affreuse solitude.

Ceest sans doute cette méme fin qui vous a fait renoncer si généreusement a laffection de
vos parents, mépriser votre pays, fouler aux pieds toutes les délices du monde, faire tant
de chemin, et traverser tant de terres pour venir chercher des gens faits comme nous, des
hommes rustiques, grossiers, ignorants, et qui passent leur vie dans ces déserts sombres et
sauvages. Je vous supplie donc de me répondre et de mexpliquer quel est le but ou vous

tendez, et la fin qui vous fait endurer tant de fatigues?

Ce saint abbé nous pressant de lui dire notre pensée, nous lui répondimes, que ce qui nous
portait a souffrir tout ce qu’il venait de représenter, était le désir et lespérance du royaume
des Cieux.

Vous me dites fort bien, répliqua-t-il, quelle est la fin que vous vous étes proposée : mais
I'importance est de savoir quel est le moyen que nous nous devons proposer comme un
but ol nous devons toujours tendre pour arriver ensuite a cette fin. Nous lui avoudmes fort

simplement notre ignorance, et nous le priames de nous dire ce que nous ne savions pas.

Je viens de vous montrer, nous dit ce saint vieillard, quen toute profession, il y a d’abord
un but fixe et arrété ou lon tend par une attention continuelle de lesprit; et que si on ne s’y

attache de la sorte, on ne peut arriver a la fin que lon désire.

Je vous ai distingué ces deux choses dans lexemple d’un laboureur. La fin estle désir d'une
grande moisson; et le but qu’il se propose comme un moyen pour parvenir a cette fin, est le
soin et 'application continuelle a bien cultiver son champ. Je vous ai fait voir la méme chose
dans la marchandise et dans la guerre. Il en est ainsi de nous, notre fin est le royaume de
Dieu, mais il est d'une grande importance vie savoir le but que nous devons nous proposer
pour y arriver. Sans cela, cest en vain que nous travaillons. Nos efforts seront inutiles, et
nos fatigues infructueuses ; parce que tout voyageur qui marelle sans avoir de route assurée,

a toujours la peine de marcher, et n'a jamais la consolation d’arriver au lieu qu’il désire.

Cela nous surprit étrangement, et ce sage vieillard voyant notre surprise continua de la
sorte. La fin donc de notre profession est le royaume des Cieux; mais le but pour y arriver est
la pureté du coeur, sans laquelle il est impossible que jamais personne arrive a cette fin . Cest

a ce moyen que nous devons rappeler toute notre application. Si nous ne le perdons jamais



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de vue; nous courons droit au terme qui nous est marqué ; mais si nous en détournons tant
soit peu notre pensée, nous la devons rappeler aussitdt a ce méme point. Ainsi nous nous
redresserons comme sur une régle parfaitement juste, qui rappellera et réunira tous nos
efforts a ce seul but, et nous fera remarquer le moindre égarement ott nous pourrions nous
laisser aller. (Coll., 1, 2, 3, 4. P. L., 49, 484.)

La pureté du coeur

Clest donc cette pureté de coeur qui doit étre I'unique but de nos actions et de nos désirs.
Ceest pour elle que nous devons rechercher la solitude, nous mater par les jetines, la veille,
et le travail, souffrir la nudité, nous occuper a la lecture, et nous exercer en toutes sortes de
vertus, afin de pouvoir par tous ces exercices, rendre notre coeur invulnérable a toutes les
passions, le conserver dans la pureté, et monter par ces degrés jusquau comble d’une charité
parfaite. Nous ne devons pas aussi, lorsque quelque occupation raisonnable et nécessaire
nous empéche de continuer nos exercices dans toute leur rigueur, entrer dans la tristesse, et
nous laisser aller a I'impatience et a la colére, puisque tout ce que nous devons faire et que
nous avons été obligé de discontinuer, nétait que pour combattre ces mémes passions, et
les détruire dans notre coeur. On perd plus par un mouvement de colére, quon ne pourrait
gagner par un jeline, et on retire moins de fruit d’une lecture, quon ne regoit de désavantage
7 . ) . \ . . . A
par un mépris quon fait de son frére. Il faut toujours rapporter nos veilles, nos jetines, notre
retraite, notre application a méditer I'Ecriture, et toutes ces choses semblables qui ne sont
que comme des effets et des suites de notre piété, au principal but oll nous devons tendre,
cest-a-dire, a cette pureté du coeur, qui nest autre chose que la charité. (Coll, I, 7. P. L., 49,
489.)

Lascete dirige ses intentions vers la charité ou les vertus qui lui sont subordonnées.
Mais il ne suffit pas de présenter a I'intelligence ce motif élevé.
On se fait aisément illusion, tant notre intérieur est mobile et complexe.

Il arrive quon prétend agir par un motif de vertu, alors quon est poussé par une passion

mauvaise.
Dbou la nécessité de bien examiner son intention.

Nous devons en toutes rencontres examiner devant Dieu, quelle est notre intention et
notre but, tant dans les choses qui doivent étre exécutées promptement, que dans celles
qui peuvent étre différées. Car toutes les choses ot nous agissons avec la pureté d’'un coeur
entierement dégagé de toute passion et de tout intérét, et que nous faisons véritablement
et uniquement pour Dieu, et non pour quelqu’autre fin que ce puisse étre, quoi quen elles-
mémes elles ne soient pas tout a fait saintes, Dieu ne laissera pas de nous en récompenser,
comme les ayant faites saintement. (Clim., XXVI, 118. P. G., 88, 1060.)

10



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La forme et la régle que nous devons suivre dans toute notre conduite et toutes nos ac-
tions, soit dans celles que nous faisons par obéissance, ou dans celles que nous faisons par
nous-mémes, soit quelles soient extérieures et visibles, soit quelles soient intérieures et
invisibles, est dexaminer si elles sont faites véritablement selon Dieu; comme par exemp-
le, si lorsque ne faisant quentrer dans lexercice de la vertu, et nous employant avec z¢le a
quelque ouvrage, nous ne recevons dans, I'ame. un nouvel accroissement d’humilité dans
le mérite de cette action, nous pouvons conclure, ce me semble, que nous n’y avons pas agi
selon Dieu, soit que l'action soit petite, ou quelle soit grande. Car pour les personnes qui
commencent, cest 'humilité qui est une marque certaine que leurs actions sont conformes
a la volonté de Dieu; pour celles qui sont avancées, cest possible la paix et la fin de toutes
leurs guerres contre les démons et les passions; et pour celles qui sont parfaites, cest un
surcroit et une surabondance de la lumiére divine. (Clim., XXVTI, 90. P. G, 88, 1033.)

Cassien commente une parole du Maitre qui ne se trouve pas dans le texte du Nouveau
Testament mais qui est rapportée par plusieurs Peres : « Soyez d’habiles changeurs, dit saint
Jérome, de sorte que si un écu est faux, il nest pas loyale monnaie courante, il soit jeté au
rebut; mais la piece de monnaie qui. a la pleine lumiére, présente 'image du Christ, cachons-

la dans la bourse de notre coeur?. »

Il faut donc avoir toujours dans lesprit ces trois principes, et examiner avec un sage dis-
cernement toutes les pensées qui sortent de notre coeur; en découvrir la source et la cause
; et reconnaitre de qui elles viennent, afin de nous conduire a leur dard selon le mérite
de celui que nous aurons reconnu en étre fauteur. Cest ainsi que selon la parole de Jésus-
Christ nous deviendrons semblables a ces changeurs si habiles dans le discernement de lor.
Ils savent distinguer avec une adresse merveilleuse le plus pur d'avec celui qui a été mains
épuré par le feu. Ils ne se laissent jamais éblouir d’'une fausse piéce qui couvre un fond
d’airain par une surface de bon or. Leur science leur fait discerner non seulement les mon-
naies qui sont marquées de I'image des tyrans ; mais celles mémes qui portant le caractere
du roi légitime, ont été contrefaites et falsifiées. Enfin lorsqu’ils ont éprouvé tout le reste,

ils pressent encore la balance en main pour voir si elles sont de poids.

Toutes ces circonspections que ces personnes apportent, doivent comme Jésus-Christ
nous lordonne en nous comparant a eux, nous servir de modéles peur notre conduite. Nous
devons examiner d’abord si tout ce qui se glisse dans nos coeurs, ou si quelque dogme quon
nous inspire, vient du Saint-Esprit, et s’il a été purifié de son feu céleste, s’il ne tient point

encore de la superstition des Juifs, s'il ne vient point de la vanité des philosophes du monde

Zsaint Jérome, épit. 152 ad Numerium.

11



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

quoiqu’il porte au dehors une image ou une apparence de piété. Ce que nous ferons, si nous
pratiquons ce précepte de 'Apotre : Ne croyez pas tout esprit, mais éprouvez les esprits pour

voir s’ils sont de Dieu.

Il faut en second lieu prendre garde, qu'un faux sens quon attache au plus pur or de
I'Ecriture, ne nous trompe par le prix de la matiére a laquelle on l'attache. Le diable attaqua
Jésus-Christ lui-méme par cet artifice. Le croyant un simple homme, il tiche de le tromper
en lui persuadant par une interprétation maligne que ce qui était dit en général de tous les
justes se devait particulierement appliquer a lui qui n’avait aucun besoin de tout le secours
des anges. Dieu, lui dit-il, a commandé a ses anges de vous garder en toutes vos voies. Ils
vous porteront sur leurs mains de peur que votre pied ne heurte contre la pierre. Cest ain-
si que ce séducteur artificieux corrompt les Ecritures, et qu'il leur donne une explication
adroite, afin de nous éblouir par [éclat d’'un or brillant, mais qui ne porte que 'image d’un
usurpateur. Cest encore son dessein lorsqu’il tache de nous surprendre en nous donnant
de fausses pieces de monnaie, cest-a-dire lorsqu’il nous porte a des exercices de piété que
nos supérieurs ne reconnaissent point, et qui nont jamais eu de cours, pour dire ainsi dans
la conduite dont se sont servi nos sages prédécesseurs. Il nous cache adroitement la fin mal-
heureuse qu’il a dans ce qu’il nous inspire. Il nous propose la vertu pour nous faire tomber
dans le vice, il nous pousse a des jetines excessifs et a contre-temps, il nous fait rechercher
des veilles démesurées, faire de longues priéres en des temps incommodes, aimer la lecture
lorsqu’il faut faire autre chose; il nous porte a des voyages de dévotion et a des visites de
charité, dans I'unique vue de nous faire sortir du secret de notre monastere et du repos de
notre solitude. (Coll,, I, 20. P. L., 49, 510.)

Tendre ses forces vers le but unique.

Ceci nous paraitra plus clair par la comparaison de ceux qui se servent de l'arc et des fleches.
Lorsque ces personnes désirent signaler leur habileté et leur adresse devant leur prince,
elles se proposent pour but un petit écusson ot sont dépeints les prix que lon promet aux
vainqueurs, et font ensuite tous leurs efforts pour l'atteindre avec leurs dards ou avec leurs
fleches parce quelles sont treés assurées du prix, si elles le frappent, et que sans cela elles

nauront jamais la récompense, qui était leur unique fin dans cet exercice.

Appliquez cela a notre profession : Notre fin est, selon saint Paul, la vie éternelle. Car cest
ce quiil dit clairement : Ayant pour fruit la sanctification de vos ames, et pour fin la vie
éternelle. Le moyen que nous nous proposons comme un but pour y arriver est la pureté
du coeur, que saint Paul appelle avec grande raison, la sanctification de I'ame : sans laquelle
on ne pourra jamais arriver a cette fin. Comme s’il etit dit, en d’autres termes, ayant pour

but la pureté de cceur et pour fin la vie éternelle.

Et parlant ailleurs sur ce méme sujet, il sexprime plus nettement lorsqu’il dit : Joublie

12



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ce qui est derriere moi, et mavancant vers ce qui est devant moi, je cours sans relache au
bout de la carriere. Le grec porte clairement le mot de but; javance toujours vers mon but
: comme s’il disait le but que je me propose pour parvenir a la récompense du Ciel, est
doublier tout ce qui est derriere moi, cest-a-dire les déréglements du vieil homme qui a
précédé.

Il faut donc embrasser de toutes nos forces, tout ce qui peut contribuer a faire atteindre
ce but de la pureté du cceur, et rejeter comme pernicieux tout ce qui nous en peut éloigner.
Ceest pour elle que nous faisons et souftrons toutes choses, que nous méprisons nos parents
et notre pays, que nous fuyons les honneurs, les richesses, les plaisirs, et tout ce qui peut sa-
tisfaire les sens, afin de nous conserver dans une éternelle pureté de coeur. Tant que nous
nous la proposerons pour notre but, toutes nos pensées et toutes nos actions tendront a
Pacquérir. Mais si elle séchappe a nos yeux, nos travaux aussitdt deviendront inconstants,
nos peines inutiles, nos efforts sans récompense ; et nos pensées méme toutes flottantes
et toutes incertaines se combattront et sentredétruiront elles-mémes : parce qu’il faut né-
cessairement qu'une ame qui na rien de fixe et darrété ou elle doive tendre, change a tout
moment et a toute heure, selon la variété des choses qui se rencontrent; et que n'ayant rien
qui la retienne au dedans, elle se transforme en quelque sorte en toutes les dispositions, et
tous les états qui se présentent a elle au dehors. (Coll., I, 5. P. L., 49, 486.)

Le démon avant-coureur.

Entre les démons, il y en a un quon appelle l'avant-coureur, qui vient nous tenter au mo-
ment que nous nous éveillons, et qui tiche de corrompre la pureté de nos premiéres pensées.
Clest pourquoi, consacrez a Dieu ces prémices de votre journée. Car elle appartiendra a ce-
lui qui en aura pris possession le premier. Un grand serviteur de Dieu me dit autrefois cette
parole mémorable : Qu’il jugeait par Iétat auquel il se trouvait au commencement du jour
en quel état il serait durant tout le reste de la journée. (Clim., XXVI, 104. P. G, 88, 1035.)

Ne pas imaginer le jugement de Dieu sur une vie humaine d’apres les événements heureux

ou malheureux.

S’incliner devant la Providence mystérieuse. Ce mysteére se fait saisir en particulier dans
la diversité d’humeur et de tempérament. Celui-1a a plus de mérite a atteindre le but, qui

rencontre plus dobstacles dans ses tendances naturelles.

Voila ce que nous devons rechercher et examiner devant Dieu. Car, si nous voulons trop
entrer dans le secret de sa volonté, cette recherche étant au-dessus de nous naura qu’une
dangereuse fin. Les jugements de Dieu sur nous sont aussi impénétrables qu’ineffables. Il
veut souvent par une sage dispensation de sa Providence que sa volonté nous soit cachée,
sachant que quand elle nous serait connue, nous ne la suivrions pas, et quainsi cette con-

naissance ne nous servirait que pour attirer sur nous de plus sévéres chatiments de sa justice.

13



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

(Clim., XXVI, 119. P. G, 88, 1034.)

Lorsque nous verrons quelques-uns de nos fréres qui servent Dieu tomber dans quelque
maladie corporelle, ne. soyons pas si méchants que de croire que cet accident faicheux leur
est arrivé par un secret jugement de Dieu, qui les punit par la de quelques fautes qu’ils
ont commises ; mais dans la simplicité de notre coeur, et sans mauvaises pensées, prenons
soin deux, car ils sont membres du corps auquel nous appartenons tous ; ce sont des com-

pagnons d’armes avec lesquels nous faisons la guerre avec un ennemi commun.

Au reste Dieu envoie quelquefois des maladies pour purifier notre 4me des souillures que
les péchés lui ont faites, et quelquefois pour nous aider a chasser la vanité de nos coeurs.
I nest pas rare encore que Dieu, dont la bonté et la miséricorde sont infinies, en nous
voyant laches et paresseux dans les saints exercices de la piété, se serve de la maladie comme
d’'une mortification salutaire et plus facile pour humilier et affaiblir nos coeurs rebelles,
pour purifier notre esprit des mauvaises pensées et pour délivrer notre corps des passions
déréglées. (Clim., XXVI, 52. P. G., 88, 1023.)

Il'y en a qui sont, pour le dire ainsi, naturellement portés a la tempérance, ou au repos de
la solitude, ou a la chasteté, ou a la modestie, ou a la douceur, ou a la componction. J'avoue
que la raison de cet effet naturel mest entiérement inconnue. Car je n'ai jamais eu assez de
présomption pour vouloir pénétrer par une vaine et téméraire curiosité dans les raisons
secretes de la Providence, qui distribue ses dons aux hommes selon qu’il lui plait. Il yen a
dlautres, qui ayant des inclinations presque toutes contraires a ces vertus naturelles, se font
tente la violence qu’ils peuvent pour les surmonter. Et quoiqu’ils demeurent quelquefois
vaincus, néanmoins je les estime plus que ces premiers, parce qu’ils font violence a la nature.
(Clim., XXVI, 28. P. G,, 88, 1.019.)

La loi naturelle et la loi créée.

Dieu en créant 'homme, répandit en méme temps dans son coeur toute la connaissance
de la loi, S'il etit toujours été fidele a lobserver, comme il avait commencé et comme Dieu
lexigeait de lui, il netit pas été nécessaire de lui en donner une autre, ni de la lui graver sur
des tables, car elle était assez gravée dans son 4me ; et cette loi extérieure etit été fort super-
flue au dehors; puisque la loi intérieure efit été encore entiere au dedans. Mais parce que la
licence et I'’habitude du crime corrompirent bientot cette loi de la nature dans 'homme, il
fallut la renouveler et la rétablir; pour user des termes de 'Ecriture, il fallut l'aider par cette
loi de Moise, si sévere et si exacte, afin quau moins I'appréhension d’'une peine présente,

empéchat '’homme déteindre entiérement cette lumiére naturelle, qu’il navait eu encore

14



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

effacer. (Coll,, VIII, 24. P. L., 49, 784)

Lorsque Dieu créa 'homme, il lui inspira quelque chose de divin, savoir un sentiment
intérieur, comme une étincelle, un feu et une lumiére pour éclairer sa raison et lui donner
la puissance de discerner le bien d'avec le mal; ce qui est la loi naturelle et te qui Sappelle
la conscience. Nous en voyons . une figure, selon l'application que nos peres ont faite des

puits qui avaient été creusés par Jacob et qui furent comblés par les Philistins.

Les patriarches et tous les sainte avant la loi écrite, se gouvernant par le mouvement de
leur conscience, eurent le bonheur de servir Dieu et de lui plaire. Mais les hommes ayant
comme étouffé et détruit cette conscience par la grandeur et le nombre de leurs péchés,
nous avons eu besoin des saints prophétes; nous avons eu besoin que Jésus-Christ lui-méme
notre Seigneur et notre Roi descendit sur la terre pour rallumer, pour faire revivre par
lobservation de sa Sainte Loi, cette étincelle qui était presque toute morte et toute éteinte.
Il est donc en notre puissance, ou bien de Iétouffer encore de nouveau, ou de faire en sorte
quelle frappe nos yeux et quelle nous éclaire pourvu que nous nous laissions conduire par
sa lumiere et par ses impressions. Car lorsque notre conscience nous inspire de faire une
chose et que nous négligeons de la faire, et quelle nous défend den faire une autre, et que
nous la faisons, cela sappelle enfouir sa conscience, et la couvrir de terre et elle ne peut
plus, ni nous rien dire ni se faire entendre clairement, a cause de la charge et de la pesan-
teur dont elle est opprimée, ainsi qu'une lumiére au travers d’'un vase obscur, ne nous fait
voir les objets que d’'une maniére sombre et ténébreuse et de méme qu’il nest pas possible
de reconnaitre son visage dans une eau troublée par les ordures quon y a mises; ainsi la
transgression des préceptes nous empéche tellement d'apercevoir ce que nous dicte notre
conscience, qu’il sen faut peu que nous ne nous imaginions l'avoir entierement perdue. Car
il n'y a personne en qui elle soit entiérement détruite; parce que, selon que nous avons déja
dit, elle est quelque chose de divin qui subsiste toujours dans le fond de nos ames et qui ne
manque jamais de nous avertir de nos devoirs et de nos obligations. (Dorothée, III. P. G.,
88, 1652.)

CHAPITREII LA LUTTE

I. Raisons et natures du combat.

Sans faire violence a la pensée des Péres nous avons pu ouvrir ce recueil par une synthe-
se qui dailleurs respecte le caractere pratique de leur enseignement. Cependant le premier
article de leur programme, déja connu de ceux quattire leur réputation, cest qu’il faut com-

battre, et cest aussi la legon qui revient continuellement dans la suite, celle que leurs fideles

15



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

donneraient spontanément comme le meilleur résumé de leur doctrine. Nous ne l'avons
pas proposé tout d'abord pour ne pas laisser s'insinuer ou sétablir la pensée qu’ils cultiv-
ent l'art guerrier pour lui-méme comme des professionnels d’athlétisme, qui mettraient le
but de [éducation dans le développement des muscles. Dans le commentaire de la maxime:

Vince teipsum, ils sous-entendent les principes supérieurs et fondamentaux.

Au début des Institutions, ce tableau de la vie extérieure du monastere, Cassien présente
le moine, armé comme un soldat prét a combattre; un peu plus loin, il assimile le novice qui
se présente pour étre formé par les anciens au jeune homme qui ambitionne de concourir
aux jeux olympiques. Cest toujours de combat qu’il s’agit, mais les comparaisons sont fai-
tes tantot avec la vie militaire, tantdt avec la vie du stade. Si le symbolisme des vétements
du moine est pris en grande partie de I'armure du soldat, cest a la langue du stade quest

emprunté le mot qui désigne le travail spirituel, I'ascese.

Mais dou vient la nécessité de combattre? De ce que nous avons dans notre nature un
fond mauvais qui est en opposition avec la loi que Dieu nous impose. Lascete dominera ces
tendances rebelles non pour la pure satisfaction détre maitre chez lui, mais pour soumettre

tout son étre au souverain supréme.

Avec ce mot dordre de combat qui est aussi celui de philosophes profanes, la révélati-
on chrétienne désigne comme objectifs ces puissances de désordre, héritage du premier

homme pécheur.

La loi du péché est dans nos membres et dans tout notre étre, car le mot de chair sétend

aux dispositions orgueilleuses de lesprit.

Clest cette loi qui est insérée dans la chair méme de tous les hommes, qui soppose a la loi

de notre esprit, qui lui défend de voir et de contempler.

« IIs se plaisent dans la loi de Dieu, selon '’homme intérieur, qui sélevant au-dessus des
choses visibles tache de s'unir toujours a Dieu seul. Mais ils remarquent qu'une autre loi qui
est dans leurs membres, cest-a-dire dans la nature et la condition de '’homme, soppose a la
loi de leur esprit... le contraignant de quitter la présence du souverain bien, pour sabaisser

vers les choses de la terre. »

Ce principe de mal que tout homme porte en soi se manifeste suivant les variétés des
natures individuelles, cependant il y a des formes de combat communes a tous. Une clas-
sification est dictée par la distinction philosophique du raisonnable, de l'irascible et du

concupiscible.

Mais la division la mieux comprise, retenue jusqua nos jours dans les catéchismes ot les
petits catholiques apprennent les éléments de la foi et de la morale, est la répartition de

toutes les mauvaises tendances en péchés capitaux.

16



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Cassien en comptait huit, la tradition déja fixée, du temps de saint Thomas sest arrétée au
nombre de sept. Le grand docteur a établi le fondement rationnel et de ces distinctions et de
ce nombre. Ses raisons avaient échappé aux anciens Peres, mais ils sattachaient a dénoncer
aux jeunes candidats ces différents ennemis, leurs armes, leurs maneges, pour leur éviter

les surprises.

Que celui qui renonce au monde ait a coeur d'imiter les soldats les plus vaillants | Que
laudace et lobstination de ces ennemis qu’il porte en lui-méme ne I'intimident pas ! Ceux
qui ont a dompter des passions violentes ont plus de mérite que ceux naturellement portés

au bien.

Le combattant doit développer ses moyens dobservation. Déja, Antoine donne la pra-

tique de lexamen comme une forme nécessaire de la tactique.

Mais aucune habileté, aucune offensive ne donne une victoire définitive. On ne se sépare
pas de sa nature on lemporte au désert; un ascéte qui a généreusement trouvé la complete

solitude se surprend victime de la colere, Cest toute la vie que durera le combat.

Paphnuce ayant passé beaucoup d’années dans une austérité si rigoureuse, qu'il se croyait
tout a fait dégagé des pieges de la concupiscence et qui avait toujours eu le dessus dans les
attaques du démon, est obligé de reconnaitre qu’il faut une plus grande vertu pour éteind-
re en soi tous les mouvements de la chair que pour chasser les démons des corps qu’ils

possedent.

Le candidat aux jeux olympiques. Celui qui lutte dans la carriere ne sera point couron-
né s'il ne combat généreusement. Celui qui veut éteindre les désirs de la chair qui sont
naturels, doit auparavant surmonter ceux qui sont hors nature. Car pour bien comprendre
ce que saint Paul nous commande par cette parole, nous devons considérer dabord quels
sont les lois et les réeglements de ces sortes de combats du monde afin que nous puissions
mieux voir par cette comparaison ce que ce saint Apdtre veut que nous observions dans la
guerre invisible a laquelle il nous exhorte. Car nous voyons que dans ces combats ot, selon
le méme saint Paul, ceux qui remportent la victoire ne peuvent espérer quune couronne
corruptible, 'athléte qui se prépare a remporter cette couronne et tous les avantages quon y
joint, doit commencer d’abord par faire voir un essai de ses forces dans les jeux olympiques,
et montrer dans ces préludes de quelle maniere il sest exercé durant sa jeunesse. Car cest
la que les jeunes gens qui veulent embrasser la profession dathlete sont examinés et que

celui qui préside a ces jeux avec tout le peuple ensemble, juge s’ils méritent d’y étre admis.

On consideére dabord s’il n'y a aucune tache infame dans toute sa vie, et sil n'a jamais
été esclave, ce qui le rendrait indigne de cette profession, et de la compagnie de ceux qui
lembrassent. On voit en troisiéme lieu il donne des marques suffisantes de sa force et si

en luttant contre d’autres jeunes gens de son age, il signale sa fermeté et son adresse ; si

17



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

lorsque sortant des exercices des jeunes hommes et passant a ceux des hommes parfaits
on lui permet de lutter contre des hommes d’'une longue expérience, il t¢émoigne que non
seulement il est leur égal, mais que souvent méme il les passe, et qu’il les surmonte. En-
fin apres toutes ces recherches et ces différentes épreuves, il mérite de passer aux combats
des athletes ou lon nadmet que ceux qui se sont signalés par leurs victoires passées. Nous
comparons lordre et les degrés de nos combats spirituels avec ces autres dont nous parlons.
(Inst., V, 12. P. L., 49, 227.)

Symbolisme de I’habit monastique.

Réflexions de Cassien. Lhabit monastique a son symbolisme, que Cassien, Dorothée et
Climaque interprétent chacun a sa fagon. Pour Cassien la ceinture des prophétes de ’Ancien

Testament marquait la chasteté qui devait fleurir dans le Nouveau’.

Ayant résolu, avec le secours de Dieu, de traiter ici de la regle et des instituts des monaste-
res, nous ne pouvons mieux commencer cet ouvrage quen parlant dabord de I'habit et des
vétements des anachoretes, afin quapres avoir montré quel est I'habit extérieur dont se ser-
vent ces saints hommes, nous puissions ensuite découvrir plus facilement le culte intérieur

qu’ils rendent & Dieu dans le secret de leurs cellules.

Il faut donc qu'un religieux, comme étant le soldat de Jésus-Christ toujours préparé au
combat, ait continuellement les reins ceints. LEcriture nous fait voir que ceux qui dans
IAncien Testament ont jeté les premiers fondements de cette profession sainte, comme
Elie et Elisée, ont porté une ceinture. Nous voyons ensuite que les princes et les premiers
auteurs de la loi nouvelle, saint Jean, saint Pierre, saint Paul et les autres saints semblables
en ont porté durant leur vie. Elie est le premier que jai nommé et qui dans le Vieux Testa-
ment marquait par avance [état de la chasteté et de la continence qui devait fleurir dans le
nouveau. (Inst., i, 1. P. L., 49, 59.)

Réflexions de Dorothée. La ceinture lui rappelle le texte évangélique : « Sint lumbi
vestri praecincti ! » Les orientaux relevaient leurs amples vétements a I'aide d’une ceinture

pour avoir les mouvements libres. Le moine doit étre toujours prét a I'action.
Le scapulaire est comme la croix qu’il doit toujours porter.

Notre habit, mes fréres, est une tunique sans manches, une ceinture de peau, une robe et
un chaperon. Tout cela est des signes et il faut connaitre ce qu’ils signifient. Et si on nous
demande pourquoi notre tunique na point de manches contre l'usage ordinaire cest que

les manches nous marquent les mains et que les mains signifient l'action. Ainsi lorsqu’il

Les priéres que le prétre récite avant la messe en grenant les vétements sacerdotaux sont inspirées par le

méme symbolisme.

18



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nous vient dans la pensée de nous servir de nos mains, selon les inclinations du vieil hom-

me, comme pour voler, comme pour frapper, ou pour commettre quelque excés semblable,
> b . 3. b} .

nous navons qua jeter les yeux sur nos habits et nous apercevant qu’ils nont point de man-

ches, nous apprendrons par la que nous ne devons pas avoir de mains pour en faire les

oeuvres et actions.

Cet habit a une marque de pourpre, qui nous montre que, comme ceux qui font la guerre,
pour le service de leur roi, portent un morceau décarlate sur leur casaque, afin de faire voir
par cette livrée qu’ils lui appartiennent et qu’ils combattent sous ses enseignes, puisque
lui-méme est revétu de la pourpre, ainsi nous portons sur nos vétements cette marque de
pourpre, qui nous avertit incessamment, que nous sommes enro6lés sous les étendards de
Jésus-Christ et obligés par notre profession dendurer des travaux semblables a ceux qu’il a

voulu souflrir, pour nous donner des témoignages de son amour.

Pour la ceinture, elle signifie que nous devons étre toujours préts de faire et d’agir. Car
tous ceux qui veulent sappliquer a quelque ouvrage, ont soin de se ceindre pour s’y préparer,
comme Jésus-Christ nous I'apprend par ces paroles que vos reins soient ceints ; et de plus
cette ceinture qui est faite d'une béte morte et que nous portons sur les reins qui sont le siége
de la volupté, nous montre que nous devons mortifier nos désirs déréglés et faire mourir,
selon I'instruction de lApotre, les membres de Thomme terrestre qui est en nous, savoir, la

fornication, I'impureté et les autres vices semblables.

Le vétement qui se met sur les épaules en forme de croix doit nous faire ressouvenir qu’il
faut porter notre croix, si nous voulons suivre Jésus-Christ, comme il le dit lui-méme par

ces paroles : prenez votre croix et me suivez.

Le chaperon qui nous couvre la téte est le symbole de ’humilité dans laquelle nous devons
vivre. Car ce genre de vétement nest propre quaux petits enfants, qui sont simples et sans
malice et non pas a ceux qui sont dans un age parfait. Ainsi, il nous représente que nous
devons étre, comme nous dit 'Apdtre, des enfants exempts de toute malice, mais non pas
des enfants qui nont ni esprit ni sagesse. Car un enfant est dans une heureuse ignorance de
tout ce qui est mal. Si on le traite avec mépris, il ne sen met point en colére et si on ’honore,
il ne sen éleve point, si on lui prend ce qui lui appartient, il nen a nulle douleur, si on loffense,
il ne sen venge point et il ne sait ce que cest que de rechercher la gloire. Ce vétement nous
figure encore la grace de Dieu, car. comme il couvre et qu’il échauffe la téte des enfants, de
méme selon la pensée des Anciens, la grace de Jésus-Christ couvre et défend notre’ 4ame qui
est la partie principale de 'homme et nous protége dans notre enfance spirituelle, contre
les attaques des démons qui nous ont déclaré une guerre irréconciliable et qui sefforcent

incessamment de nous porter des coups et de nous faire des blessures mortelles.

Enfin, pour le dire en peu de mots, la ceinture dont nous nous ceignons les reins, est

19



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

la marque de la mortification des cupidités, le scapulaire qui se met sur les épaules est le
signe de la croix que nous devons porter et le chaperon, de la simplicité et de I'innocence
des enfants de Jésus-Christ. (Dorothée, i. P. G., 88, 1632.)

Réflexions de Climaque. La description des armes spirituelles que fait Climaque in-
téresse tous les chrétiens. Elle est prise de saint Paul qui ne sadressait pas a des moines.
« Tu es dans lerreur, si tu penses qu'un chrétien n'a pas de persécution a subir », écrivait

Jérome a Héliodore.

Mais souffrez, s’il vous plait, que nous représentions en cet endroit, quelles sont les armes
spirituelles de ces généreux combattants. Leur bouclier est la foi et la confiance qu’ils ont en
Dieu et en leur supérieur ; et cest par elles qu’ils repoussent toutes les pensées d’'infidélité
et de désobéissance. Iépée qu’ils tiennent toujours tirée, est celle de lesprit de Dieu, avec
laquelle ils tuent tous les mouvements de leur propre volonté, lorsqu’ils sélévent contre
eux. Leur cuirasse de fer est la douceur et la patience dont ils sont revétus, par lesquelles ils
rebouchent la pointe de tous les traits des injures et des moqueries piquantes, et se garan-
tissent de leurs blessures. Leur casque est la priere de leur supérieur, qui couvre leur téte
contre les coups des tentations. Au reste, ils demeurent fermes dans leur assiette, sans avoir
néanmoins les pieds attachés, pouvant étendre celui de I'action pour le service de la charité,

et tenant immobile celui de la contemplation pour la priere. (Clim., IV, 2. P. G., 88, 678.)

Le péché dorigine. Dou vient la nécessité de la lutte? Les tendances naturelles ont été
viciées par le péché dorigine ; tous les hommes sont soumis a ces conséquences du péché,

les saints comme les pécheurs.

Saint Paul nous apprend que nous avons une guerre établie dans nos membres, non sans
utilité pour nous. « La chair, dit-il, désire contre lesprit, et lesprit contre la chair. Ces deux
choses se font la guerre 'une a l'autre, de sorte que vous ne puissiez faire ce que vous voulez.
» Voila une guerre insérée au plus intime de notre étre, dans les entrailles mémes, et cela
pour ainsi dire, par une disposition divine. En effet, ce qui d'une facon universelle existe
en tous les hommes sans exception, comment ne pas reconnaitre que cest une tendance
devenue comme naturelle apres la chute; et ce que lon trouve inné chez tous, comment
ne pas croire que cest placé en eux par la libre volonté de Dieu, qui certes ne veut pas
leur nuire, mais agit dans leur intérét. La raison de cette guerre, 'Apotre lexpose ainsi : «
Pour que vous ne fassiez pas tout ce que vous voulez ». Si ce que Dieu a voulu empécher
se produisait, cest-a-dire, si nous pouvions exécuter tout ce que nous voulons, comment
penser que ce ne serait pas un malheur? Cet état de lutte, ot Dieu nous a placés a cette
sorte d’utilité qu’il nous excite et nous pousse a chercher une situation meilleure, et si le
combat cessait, nous tomberions dans cette paix pernicieuse, dans laquelle la chair domine

et maitrise lesprit, sans qu’il lui résiste. (Coll, IV, 7. P. L., 49, 591.)

20



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Cest donc en cela quest la grande différence de cet Homme-Dieu, qui est né d’'une Vierge,
d’avec nous qui naissons par la voie ordinaire de la génération des hommes, qu’au lieu que
nous portons tous dans notre chair, non la ressemblance, mais la vérité du péché, lui seul
au contraire nen a pris que la ressemblance en prenant véritablement notre chair. Quoique
les Pharisiens sussent ce qu'Isaie avait écrit de lui : « Il n’a point fait de péché et le menson-
ge ne sest point trouvé dans sa bouche », ils étaient néanmoins tellement aveuglés par la
ressemblance de la chair du péché qu’ils disaient : « Voila un homme gourmand et sujet au
vin, ami des publicains et des pécheurs » et a l'aveugle-né que Jésus-Christ guérit : « Rends
gloire a Dieu, car nous savons que cet homme est pécheur » ; et a Pilate : « Si cet homme
nétait un méchant, nous ne vous l'aurions pas livré. » Celui donc qui osera dire qu’il est
sans péché, ségalera en ce point par un orgueil et un blaspheme impie, a celui qui sest dis-
tingué par son impeccabilité du reste de tous les hommes et alors il sera obligé de dire par
une suite nécessaire de son erreur, qu’il na que la ressemblance et non pas la vérité de la
chair du péché. (Coll., XXII, 12. P. L., 49, 1235.)

La loi de la chair. Ainsi ils se plaisent dans la loi de Dieu selon 'homme intérieur, qui
sélevant au-dessus de toutes les choses visibles tache de s'unir toujours a Dieu seul. Mais
ils remarquent qu'une autre loi qui est dans leurs membres cest-a-dire dans la nature et
la condition de 'homme soppose a cette loi de leur esprit et lentraine captif par cette loi
violente du péché, le contraignant de quitter la présence du souverain bien, pour sabaisser
vers les choses de la terre. Et quoique lengagement ot ils se trouvent puisse étre utile et
nécessaire et qu’ils s’y appliquent par le devoir d'un ministére saint et religieux, néanmoins
lorsqu’ils le comparent avec ce bien supréme dont la contemplation est la joie des saints,
ils le regardent comme mauvais et comme une chose qu’ils doivent fuir, parce qu’il les
retire, au moins en quelque sorte et pour quelque moment, de la vue de cet objet éternel
qui peut seul les rendre véritablement heureux. Car il est vrai que cette loi de péché, dont
parle I'Apotre, est passée dans tous les hommes par le péché du premier homme et quelle
est leffet de cette juste condamnation que Dieu prononga contre lui, lorsqu’il dit : « La
terre sera maudite dans vos ouvrages : Elle vous produira des épines et des ramés et vous

mangerez votre pain a la sueur de votre visage ! »

Clest donc cette loi qui est insérée dans la chair méme de tous les hommes, qui soppose a
laloi de notre esprit, qui lui défend de voir et de contempler Dieu autant qu’il le désire et par
laquelle la terre ayant été maudite dans nos ouvrages, a commencé apres la connaissance
du bien et du mal, de nous produire des pensées inquietes, comme des épines et des ronces

qui nous piquent et qui étouffent la semence des vertus, afin que nous ne puissions manger

21



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

qua la sueur de notre visage ce pain qui est descendu pour nous du Ciel et qui fortifie le
coeur de 'homme. (Coll., XXIII, 11. P. L., 49, 1262.)

Il est donc clair que nous ne devons pas ici entendre par ce mot de chair Thomme mé-
me, cest-a-dire la substance de 'Thomme, mais la volonté de la chair, et ses désirs déréglés
; comme par le mot desprit nous ne devons pas entendre quelque substance, mais seule-
ment les bonnes et saintes affections de I'ame. Clest le sens que cet apOtre a marqué assez
clairement dans ce qui précede : « Marchez en esprit et vous naccomplirez point les désirs
de la chair ; car la chair a des désirs contre lesprit et lesprit contre la chair; ces deux choses
sentrefont la guerre afin que vous ne puissiez pas faire ce que vous voulez. » Et comme ces
deux différents désirs, cest-a-dire ceux de lesprit et ceux de la chair, sont dans une méme
personne, nous sommes toujours dans une guerre domestique et intérieure. Car d'un coté
la concupiscence de la chair, qui se porte toujours avec ardeur vers le mal, trouve sa joie et
son repos dans les délices et les plaisirs de la terré ; et de l'autre lesprit résistant a la chair,
désire de sappliquer si entierement aux exercices spirituels, qu’il souhaiterait s'interdire
pour toujours les usages les plus nécessaires du corps, et détre tellement absorbé dans les
choses invisibles, qu’il voudrait ne plus donner aucun de ses soins au soulagement de celle

qui lui fait sans cesse la guerre.

La chair se plait au luxe et a la sensualité ; lesprit ne veut point consentir aux désirs méme
les plus naturels. La chair aime a se satisfaire dans le manger et le sommeil; lesprit se nour-
rit et sengraisse en quelque sorte des veilles, et ne voudrait pas méme donner au manger
et au dormir, autant que lui demande la nécessité de la vie. La chair veut avoir tout avec
abondance; lesprit a méme quelque peine de voir, que ce peu de pain dont il a besoin cha-
que jour ne lui manque jamais. La chair désire la propreté et les bains et prend plaisir a se
voir tous les jours assiégée d'une troupe de flatteurs; lesprit ne se plait que dans ce qui est
grossier et malpropre, il aime la demeure affreuse d'un désert inaccessible, et il se détourne
de la compagnie des hommes. Enfin la chair aime 'honneur et les applaudissements des
hommes, et lesprit se glorifie dans les persécutions et les injures. (Coll., IV, 11. P. L., 49,
596.)

Les Péchés capitaux. Bien des ames se perdent parce quelles n'imaginent pas le dévelo-

ppement que peuvent prendre les germes de mal quelles portent en elles.

Aussi les maitres spirituels doivent-ils parler a fond des principaux vices. Enumération

des péchés capitaux.

22



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Il y avait dans cette sainte assemblée de vieillards un grand homme nommé Sérapion®,
illustre entre tous les autres par le don de discrétion. Nous le vimes aussi. Apres que nous
lui etimes fait beaucoup d’instances pour lengager a nous parler des principaux vices qui

nous attaquent, et a nous en découvrir la source et le principe, il commencga de la sorte.

Il y a, dit-il, huit péchés capitaux auxquels tous les hommes sont exposés. Le premier
est la gourmandise, le second la fornication, le troisiéme l'avarice, le quatrieme la colere,
le cinquieéme la tristesse, le sixiéme l'acédie, cest-a-dire lennui et le dégotit, le septieme la

vaine gloire et le huitiéme lorgueil.

Tous ces vices, continua-t-il, se peuvent réduire en deux genres; car les uns sont plus na-
turels, comme la gourmandise, et les autres sont en quelque sorte contre la nature, comme
lavarice. On peut aussi distinguer quatre maniéres en lesquelles ils se forment dans nous ;
les uns ne peuvent saccomplir sans l'action extérieure du corps, comme la gourmandise et
la fornication, les autres au contraire nen ont pas besoin, comme lorgueil et la vaine gloire.
Quelques-uns sont excités en nous par des causes extérieures, comme l'avarice et la colére,
et les autres naissent des troubles et des mouvements intérieurs, comme la négligence et la
tristesse. (Coll., V, 1,2, 3. P. L., 49, 610.)

Lesvices etles mouvements naturels del’ame. Iln'ya, ditl'abbé Abraham, qu'une source
et quun principe de tous les vices; mais on donne différents noms aux passions et aux
maladies de I'ame, selon la qualité de la partie, et pour user de ce terme, du membre qui
en est blessé. Nous voyons cette vérité dans les maladies du corps qui en sont la figure, qui
nayant toutes qu'une méme cause se divisent néanmoins en des indispositions différentes,
selon la qualité des parties, sur lesquelles elles se jettent. Quand la malignité de ces humeurs
attaque le cerveau, elle produit des maux de téte. Quand elle tombe sur les yeux ou sur
les oreilles, elle sappelle un mal d’yeux ou un mal doreilles, quand elle se répand sur les
jointures et les extrémités des mains ou des pieds on l'appelle la goutte; enfin on lui donne

autant de noms quelle attaque de membres et de parties.

Pour passer donc des maladies visibles aux invisibles, nous devons croire que chaque
partie, et pour parler plus sensiblement d’'une chose spirituelle et insensible, que chaque
membre de notre ame, est attaqué particulierement de quelque passion et de quelque vice.
Et comme les plus sages autrefois ont attribué trois parties principales a notre ame, la rai-
sonnable, I'irascible et la concupiscible, il est certain que chacune de ces parties a ses ma-
ladies qui lui sont propres. Ainsi la corruption du dedans se jetant sur quelqu'une de ces
parties, change de nom selon le mal quelle y produit. Si elle se répand dans la partie raisonn-

able, elle y produit Iélevement de la vaine gloire, lenvie, lorgueil, la présomption et I'hérésie.

*Ce nom égyptien a été porté par plusieurs moines et saints personnages. Le Sérapion de la 5e conférence
ne parait pas étre celui dont parle Panade et Ruffin. Il y a eu aussi le grand Sérapion de Nitrie, Sérapion le

sindonite, Sérapion 'anthropomorphiste, de la 10e conférence.

23



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Sielle se jette sur I'irascible, elle causera la fureur, I'impatience, la tristesse, I'acédie, la pusill-
animité et la cruauté. Si elle attaque la partie concupiscible, elle y fera naitre la gourmandise,

la fornication, I'avarice et les désirs mauvais et terrestres. (Coll., XXIV, 15. P. L., 49, 1306.)

Dangers de'ignorance. Il arrive dordinaire dans ces passions qu'aussitot que la lumiere
et les instructions de nos Peéres nous en ont fait découvrir les principes et les causes, nous
les connaissons sans peine; mais avant cette lumiere, nous les ignorons entiérement, quoi-
quelles soient continuellement dans nous, et quelles y fassent détranges désordres. Jespere
donc expliquer avec quelque netteté quelles sont les sources de ces vices, si le mérite de vos
priéres peut mobtenir de Dieu qu’il me dise ce qu’il dit autrefois a Isaie : « J'irai devant vous
et fhumilierai les puissants de la terre ; je romprai les portes d’airain, je briserai ces gonds

de fer, et je vous découvrirai des trésors cachés et des mysteres secrets. »

Jai quelque confiance que la parole de Dieu marchant devant nous, elle humiliera les
puissants de la terre, cest-a-dire ces passions mémes que nous entreprenons de combattre,
et que nonobstant cette domination et cette tyrannie cruelle quelles veulent usurper dans
nos corps, Dieu les détruira par cette lumiére qui nous les fera découvrir et les exposer au
jour. (Inst., V, 2. P. L., 49, 201.)

Nécessité de prévoir les tentations. Jai cru qu'il était nécessaire de rapporter ici ces cho-
ses, afin quen voyant non seulement par la raison, mais encore par des exemples, la vio-
lence de ces tentations, et lordre de ces vices qui déchirent misérablement une dme, nous
en soyons glus sages pour éviter les pieges de lennemi. Les Péres de 'Egypte mélent si in-
différemment toutes ces choses ensemble, qu’ils rapportent toutes les tentations, ou celles
qu’ils souffrent ou celles que les jeunes gens doivent souffrir a l'avenir, comme s’ils les en-
duraient encore eux-mémes. Ils leur découvrent tout, afin quen leur éclaircissant toutes
les illusions du démon, ceux dentre les jeunes religieux qui sont plus fervents remarquent
dans les discours de ces Péres toute la suite des tentations qu’ils ressentent, et quen les con-
sidérant comme dans un clair miroir, ils reconnaissent toutes les causes des vices qui les
attaquent et les remeédes qu’ils y doivent apporter. Ils S'instruisent méme par avance de la
maniére dont ils se doivent conduire dans les tentations a venir avant qu’ils en ressentent les
effets, et ils savent comment ils pourront, ou les éviter, ou les attaquer, ou les vaincre. Cest
ainsi que les plus habiles médecins ne se contentent pas de guérir les maladies présentes,
mais quallant méme par la force de leur art au-devant des maux a venir, ils les préviennent
par un sage régime et par de salutaires breuvages. Ces saints hommes de méme, qui sont
les véritables médecins des ames, prévoyant les maladies qui peuvent corrompre les coeurs,
les guérissent avant leur naissance par leurs conférences spirituelle comme par un antidote
divin; et ne souffrent pas quelles croissent et se. fortifient dans les jeunes gens, en leur dé-

couvrant en méme temps les causes de ces passions, et les remedes pour les guérir. (Inst.,

24



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

X1, 16. P. L., 49, 417.)

La vie pratique prépare a la contemplation. On narrive a 'union a Dieu quapres un
long combat. Cassien exprime cette vérité en opposant la théorie a la pratique. Ne nous
méprenons pas sur le sens de ces mots dont il se sert souvent. En disant qu’il faut joindre
la pratique a la théorie, il ne veut pas dire qu'il ne suffit point de connaitre ce qu’il faut
faire, mais qu’il faut passer a la pratique, que nos belles idées nous condamneront si nous
ne les réalisons pas. La théorie pour lui, cest la contemplation, nous pourrions dire la vie
unitive. On n'y arrive pas au début. On doit commencer par les exercices de I'ascese, par la

vie pratique ou science actuelle.

Etencore dans la premiére étape faut-il prendre garde de combattre, dexterminer les vices
avant de poursuivre l'acquisition des vertus. On voit que nous sommes loin du quiétisme.

Pas moyen doublier lennemi intérieur.

La perfection de cette science de pratique consiste en deux points : le premier, a connaitre
la nature de tous les vices et la maniere d e les guérir; et le second, a discerner tellement
lordre qui est entre les vertus, et a affermir tellement notre &me dans leur plus haute per-
fection, quelle ne les pratique plus comme un esclave qui leur obéirait par contrainte et se
rendrait a leur domination violente, mais quelle s’y plaise, et quelle sen nourrisse comme
du souverain bien, et quelle monte avec joie dans ce sentier qui est de soi si étroit et si dif-
ficile. Comment celui qui na pu encore reconnaitre la nature et la source de ces vices, et
qui na pas fait encore le moindre effort pour les déraciner, pourrait-il comprendre quel est
lordre naturel entre les vertus, qui est le second degré de cette science actuelle, ou sélever
encore plus haut, cest-a-dire a cette divine théorie, et a la contemplation des mysteres les
plus secrets? Car il est certain que celui qui naura pu surmonter les choses les plus aisées et
les plus simples, ne pourra jamais passer a d'autres qui seront plus relevées et plus difficiles,
et que lorsque nous ne comprendrons pas méme ce qui est en nous, nous comprendrons

bien moins ce qui se passe hors de nous.

Mais il faut toujours supposer qu’il y a bien plus de peine pour saffranchir entierement
du vice, que pour acquérir la vertu. Je ne dis pas cela de moi-méme, cest la parole expresse

de Dieu, qui comme Créateur connait parfaitement les forces et la capacité de ses créatures.

«Voila, dit-il, par son prophete, que je vous établis aujourd’hui sur les nations et sur les
royaumes; afin que vous arrachiez, que vous détruisiez, que vous perdiez, que vous dissipiez,
et que voua édifiez et plantiez. » Il marque quatre choses absolument nécessaires pour oter
tout ce qui est mauvais et dangereux, arracher, détruire, perdre, dissiper, et il nen rapporte
que deux pour acquérir la perfection de la vertu et de la justice, édifier et planter. Dou il
parait clairement qu’il est bien plus difficile de détruire et de déraciner les passions du corps

et de l'ame, que d’y planter les racines, et d'y batir lédifice des vertus. (Coll.,, XIV, 3. P. L.,

25



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

49, 955.)

Durée de la lutte. La guerre sera sérieuse et longue; que le soldat en senrélant apporte

toute sa générosité. Et qu’il se tienne toujours prét a de nombreux combats.

Tant qu'un athlete de Jésus-Christ demeure dans ce monde, il ne cesse point d'y remporter
de nouvelles victoires. Mais plus le nombre de ses victoires saccroit, plus ses combats devi-
ennent pénibles. Quand la chair est vaincue, combien d’adversaires irrités par cette victoire,
combien de troupes dennemis sélevent-elles contre ce soldat de Jésus-Christ! Ce que Dieu
permet de peur que se reldchant dans une paix molle et oisive, il noublie peu a peu qu’il
est soldat, et que tombant dans une négligence honteuse, il ne perde le mérite et le fruit de

ses victoires passées.

Cest pourquoi si nous voulons monter par tous les degrés des victoires de ce saint apdtre,
nous devons garder le méme ordre dans nos combats et dire d'abord comme lui : « Je cours
non pas au hasard ni a I'aventure, ni donnant des coups en lair ; mais je traite rudement
mon corps et le réduis en servitude; afin qu’apres avoir remporté la victoire dans ce combat,

nous puissions encore dire avec; lui :

« Nous nm'avons plue a combattre contre la chair et contre le sang, mais contre les Princi-
pautés et les Puissances, contre les Princes des ténébres et contre les esprits de malice qui

sont en lair. »

Car nous ne pourrons entrer dans tette derniére lutte, si nous sommes vaincus en com-
battant notre chair, et si nous nous laissons surmonter pat 'intempérance de notre bouche.
LApotre aura raison de nous faire alors ce reproche : « Jusqu'ici vous n'avez eu que des
tentations humaines et ordinaires. » (Inst., V, 19. P. L., 49, 235.)

On porte sa nature au désert. [¢éloignement des hommes, pas plus que les murs du mo-

nastére, ne garantissent point contre les attaques.

Un frére se sentant souvent ému de colére dans le monastere, dit en lui-méme : « Je men
irai dans le désert, afin que n’y ayant la personne avec qui je puisse avoir rien a déméler,
cette passion me laisse en repos. » Sen étant donc allé dans le désert, et demeurant seul
dans une caverne, son pot qu’il avait rempli deau et fois a terre se renversa trois foie de
suite. Ce qui l'ayant tris en colere, il le jeta et le cassa. Apres, revenant a soi, il dit : « Le
démon de la colére ma trompé; car encore que je sois seul, elle ne laisse pas de me vaincre.
Ainsi puisque partout ou il y a combat nous avens besoin de patience et de l'assistance de

Dieu, je men retournerai au monastere. » (Pélage, 33. P. L., 7.3, 901.)

Lassitude et découragement. Il n’y a pas de victoire définitive. Pachon a appris d’Evagre,

un des plus valeureux capitaines, que des tentations violentes peuvent encore agiter un

26



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

corps victime de cruelles et persévérantes macérations.

Il y avait un nommé Pachon, agé de soixante et dix ans, qui demeurait en Scété. Il arriva
que me trouvant si tourmenté par des pensées d’'impur et par des songes, que peu sen fallait
que la violence da trouble que cette tentation me donnait ne me fit quitter la solitude, je
nen parlais point a ceux aupres de qui jétais, ni a Evagre méme mon supérieur. Mais sans
faire semblant de rien je men allai dans le désert ou je passai quinze jours avec ces Peres
qui sont en Scété et qui vieillissent dans une grande solitude, entre lesquels je rencontrai
ce saint personnage Pachon, lequel ayant reconnu avoir plus douverture de coeur que les
autres, et étre expérimenté en la vie spirituelle, je pris la hardiesse de lui découvrir ce que

javais dans lesprit. Sur quoi ce saint homme me dit :

Quoique vous me voyez déja si fort avancé en age et que jai passé quarante ans dans cette
cellule, sans penser a autre chose qua mon salut, je ne laisse pas encore maintenant détre
tenté. En quoi il ajouta, en prenant Dieu a témoin qu’il disait vrai : Depuis douze ans qu’il
y a que jai cinquante ans accomplis, il ne sest pas passé un seul jour, ni une seule nuit, que
je maie été tourmenté par cette faicheuse persécution; ce qui m’ayant fait appréhender que
Dieu ne metit abandonné, vu que le démon exergait sur moi une puissance si tyrannique,
je me résolus de mourir plutot, quoique ma raison s’y opposat, que de me laisser emporter
par l'inclination vicieuse de mes sens, a rien faire contre la pudeur. Etant ainsi sorti de ma
cellule et courant dega et dela dans le désert, je rencontrai la caverne d'une hyene, ot jentrai
tout nu, et y demeurai tout le jour, afin que lorsque ces cruels animaux en sortiraient ils me
dévorassent. Le soir étant venu, le male et la femelle de ces hyenes sortirent de leur taniere,
et au lieu de me faire mal, vinrent me sentir et me lécher depuis la téte jusquaux pieds,
puis me quitterent lorsque je croyais qu’ils allaient me dévorer. Apres avoir passé en ce lieu
toute la nuit sans recevoir de mal et ayant ainsi sujet de croire que Dieu avait eu pitié de
moi, je me levai et men retournai dans ma cellule, ot le démon ayant cessé durant quelques
jours de me tourmenter, il recommenga avec encore plus de furie quauparavant, et. me
réduisit en tel état, que peu sen fallut qu’il ne me portat jusqua commettre un crime. Car
sétant transformé en une jeune fille éthiopienne, que javais vue durant [été en ma jeunesse
ramasser des épis de blé, il mexcitait si violemment & offenser Dieu avec elle, quen étant
outré de douleur, je lui donnai un soufllet, apres lequel elle disparut. Plus de deux ans aprés
(ce que vous pouvez assurément croire sur ma parole) ma main sentait si mauvais que
je nen pouvais souffrir la puanteur. Ce qui mayant mis dans un extréme découragement
et fait perdre toute espérance de mon salut, je men allai errant ¢a et 1a dans cette vaste
solitude, ol je trouvai un petit aspic que je mis sur ma chair nue, afin que comme elle avait
été la cause de ma tentation, les morsures quelle recevrait fussent aussi cause de ma mort.
Mais Dieu par sa Providence et par sa grace, fit que je nen regus aucun mal, et ensuite
jentendis dans mon esprit une voix qui me disait : « Retourne-t-en, Pachon, et combats

sans crainte, puisque je mai permis au démon dexercer sur toi un si grand pouvoir, quafin

27



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

que ton esprit ne senflat point dorgueil ni de vanité, comme si tu pouvais par toi-méme
surmonter ces tentations. » Apres cette instruction et la force quelle me donna, je retournai
dans ma cellule, ot je demeurai depuis ce temps avec confiance et ne me mettant point en
peine de la guerre que le démon pourrait me faire; jai ptose le reste de mes jours en paix. Et
cet immortel ennemi des hommes connaissant combien je le méprise, a toujours été depuis

si rempli de confusion, qu’il nose plus sapprocher de moi. (Heract., 11. P. L., 74, 287.)

Bulletins du combat. La pratique de lexamen de conscience, qui u été organisée et ré-

glementée par les ascetes modernes, est déja pronée par Antoine.

Il recommande décrire ses défaites, comme si on devait rendre compte a un chef, pour

que la honte a la pensée quelles seraient connues prévienne de nouvelles chutes.

Il les avertissait aussi de se bien souvenir de cette belle instruction de I'Apétre : « Jugez-
vous et éprouvez-vous vous-mémes », afin quexaminant de quelle sorte ils auraient passé
le jour et la nuit, s'ils se trouvaient coupables de quelque chose, ils cessassent de pécher et
que si eu contraire, ils nMavaient point commis de fautes, ils ne senflassent pas pour cela de
vanité, mais continuassent a bien faire sans mépriser ou condamner leur prochain et ne se
justifiant point eux-mémes, selon cette autre parole de saint Paul : Ne jugez point avant le

temps; mais attendez la venue de Jésus-Christ qui seul connait les choses cachées.

Clest pourquoi none lui en devons laisser le jugement et ayant compassion des afflictions
d’autrui, supporter les imperfections les uns des autres, en condamnant seulement nos pro-

pres défauts, afin dacquérir avec soin les vertus qui nous manquent.

Il ajoutait qu'un moyen fort utile pour se préserver du péché, était que chacun marquét
et écrivit méme ses actions et les mouvements de son &me comme s’il etit dt en rendre
compte a quelqu’un, sassurant que la crainte et la honte de faire ainsi connaitre leurs fautes
les empéchaient non seulement de pécher, mais aussi d'avoir de mauvaises pensées. Car qui
est celui qui péchant, voudrait ainsi se décrier lui-méme ? Et, au contraire, ne voit-on pas
que le désir de couvrir leurs fautes, porte les pécheurs a mentir plutdt que de les avouer?
Ainsi donc comme nous ne voudrions pas en présence de quelqu'un commettre un péché
avec une femme de mauvaise vie, de méme si nous écrivions nos mauvaises pensées comme
pour les faire voir a d’autres, nous prendrions garde a n'y plus retomber par la honte que
nous aurions quelles fussent sues et ces choses que nous écririons, seraient a notre égard
comme les yeux des solitaires, avec lesquels nous vivons. Ce qui ferait que rougissant de les
écrire, comme si elles devaient étre vues par eux, nous naurions plus a l'avenir de semblables
pensées et nous conduisant de la sorte, nous pourrions réduire notre corps en servitude,
plaire a notre Seigneur et mépriser toutes les embtiches du démon. (Vit. Ant., 28. P. L., 73,
151.)

28



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Lexamen particulier. Qu’il faut découvrir quel est celui des péchés capitaux qui nous fait

le plus la guerre, et nous appliquer particulierement a le combattre.

Cest pourquoi il faut que nous entreprenions de telle sorte de combattre généralement
tous ces vices, que chacun néanmoins reconnaisse celui dont il est principalement attaqué
? Cest contre celui-la quil doit- employer ses plus grands efforts; cest celui-la qui doit
occuper tous ses soins. Il doit travailler a abattre cet ennemi par l'austérité de ses jetines. I
doit l'attaquer sans cesse, et le percer en quelque sorte par ses prieres, par ses larmes, par
les soupirs de son coeur, comme par autant de fleches. Et lors méme qu’il soccupe de la
sorte avec un travail infatigable et avec toute l'application de son coeur, pour se délivrer de
cette passion, il doit offrir sans cesse a Dieu le sacrifice de ses priéres et de ses larmes, en le
conjurant de l'assister de sa grace, et de lui assujettir cet ennemi. Car il est impossible que
personne remporte une victoire sur quelque passion que ce soit, s'il ne reconnait auparavant
quil ne le peut faire par son propre travail, par ses propres forces, mais par le secours du
Tout-Puissant quoiqu’il soit nécessaire en méme temps, qu’il travaille jour et nuit avec un

soin et une vigilance continus pour se délivrer de cette langueur.

Lorsqu’il sera entierement quitte de cette premiere passion, qu’il rentre dans son coeur
pour examiner quelle est celle de toutes les autres qui lui fait le plus de peine; qu’il entre-
prenne de la détruire par les armes de lesprit et qu’il réunisse contre elle tous ses efforts.
Clest ainsi que commengant toujours par combattre les vices les plus envieillis et les plus
enracinés, il lui sera facile de vaincre les autres, parce que I'ame deviendra plus forte et
plus courageuse par cette longue suite de victoires et que ne trouvant a combattre que des
ennemis plus faibles que les premiers, elle naura dans ses combats que des succes trés avan-

tageux.

Ceest de cette sorte que se conduisent ceux qui par lespérance d'un grand prix sexposent a
combattre devant les rois, toutes sortes de bétes farouches. Ces personnes portent toujours
leurs premiers coups contre les animaux les plus fiers, et nattaquent d’abord, lorsquelles
sont encore fraiches, que les bétes les plus fortes et les plus furieuses, parce quelles espérent
quayant vaincu celles-1a, il leur sera aisé de se défaire des autres. Ainsi nous, en combattant
d’abord les passions les plus fortes et nen trouvant plus que de plus en plus faibles, nous

serons assurés d’une victoire parfaite.

Etil ne faut pas s'imaginer que I'ame sattachant ainsi & combattre une seule passion perde
le soin de se défendre des autres; et quainsi ne se mettant point a couvert de leurs traits, elle
puisse sans quelle y pense étre blessée. Car il est impossible que celui qui sapplique tant
a purifier son coeur et emploie tous les efforts de son esprit pour combattre le vice qui le
presse davantage, mait en méme tempe une horreur générale de tous les autres et ne veille
sana cesse contre leurs attaques. Car comment pourrait-il espérer de remporter la victoire

sur le vice qui le tourmente le plus, lorsqu’il se rendrait indigne den étre délivré par cette

29



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

attache volontaire qu’il aurait aux autres? (Coll. V, 14. P. L., 49, 629.)

I1. Le démon.

Les Peres ont fait entrer cette maxime que la vie est un combat, dans les esprits les moins
capables de saisir les abstractions. Les grandes toiles et les enluminures, les fresques, les
bas-reliefs des chapiteaux et des stalles, a toutes les époques de l'art chrétien ont présenté
aux yeux des fideles les luttes des démons avec le patriarche des solitaires. Saint Athanase
et les biographes des grands ascetes nont pas entendu faire un récit symbolique. La réalité
des coups portés par les mauvais esprits, les disciples ont pu la constater dans [épuisement
et les horribles blessures de leurs maitres, au sortir du combat. Ces plaies glorieuses sont
la marque de la colére et de 'acharnement de lennemi de la nature humaine a Iégard de
ceux qui lont mis plusieurs fois en déroute. Ces violences sont l'aveu de ses précédentes
défaites. Au début des engagements, il essaie de visions terrifiantes, de sifflements, de cris,
de bruits assourdissants. Plus dangereux encore, il s'insinue en de gracieuses apparitions,
que suivent des attitudes provocantes, des attentats effrontés sur les sens. Il use enfin de la
derniére ressource de ceux dont la faijblesse est dévoilée, de lenfant dont les pleurs nont
plus le don démouvoir, il essaie de faire rire, dobtenir ainsi une détente, de reprendre la

conversation.

A mesure quon séloigne des temps héroiques, ces phénomenes sensibles se font plus rares.
D’apres Cassien et d’autres moines dexpérience et de sens, il y a de cela plusieurs raisons. La
puissance du Rédempteur se fait davantage sentir et permet moins d’insolence aux démons
dans les pays conquis a la vraie foi, ou sont nombreuses les églises, ot se multiplient les

messes et les priéres, ol la croix et les images des saints affirment la prise de possession.

Dans leurs récits de diableries dont ils nauraient pas euI'idée en France, les missionnaires

donnent la méme explication.
Bien plus simple est la raison de I'abbé Abraham

« Eh!le démon na pas besoin de se mettre en frais! Mais les personnes et les objets exté-
rieurs qui se présentent au moine suffisent a exciter ses passions. I fallait une action plus
vive sur les yeux d'un Macaire ou d'un Paphnuce ! » Les démons nont plus maintenant qua

encourager le mouvement de I'imagination, pas nest besoin d’apparitions extérieures.

Dailleurs les principes de la tactique des deux cotés restent les mémes, et les conseils des
Peres sappliquent a tous ceux qui sont éprouvés, sans qu’ils aient a reconnaitre jusquou va
lintervention des malins esprits. Dans la langue spirituelle et méme dans l'usage courant,
les expressions « action du démon » et « tentation » sappellent 'une I'antre, sont prises I'une
pour l'autre. Une victime du « démon de l'avarice » peut n’avoir jamais vu paraitre de diable,

déguisé ou non.

30



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

... La faim, loccasion, 'herbe tendre, et, je pense,
Quelque diable aussi me poussant...

Le mot dordre est la confiance. Si l'on ne doit pas saventurer comme Antoine a narguer
et a défier les démons, on ne doit pas oublier que les armes qui promettent la victoire sont
toujours a portée. Il est bien vrai, leur armée est immense, l'atmosphere ou nous vivons
en est remplie. Il est vrai, par nature ils nous sont supérieurs, par leur intelligence, par leur
pouvoir sur les corps vivants et inanimés, Mais le Sauveur qu’ils attaquent dans les hommes

limite lexercice de leur puissance.

Le signe de la croix, les saintes invocations, les versets de I'Ecriture suffisent souvent a
les mettre en fuite; ces pratiques sont de tous temps, qui contiennent '’humble aveu de
notre dépendance des lois de la création matérielle. Aux suggestions grossiéres, il n'y a
quia répondre avec une promptitude énergique. Devant des insinuations plus subtiles, des
apparences de bien, il faut user dexamen, voir la suite des images, des idées, des sentiments.
Le grand critérium de 'action diabolique cest le trouble et la tristesse ou elle laisse Iame;

Les fruits de 'Esprit sont la joie et la paix.

Mais que l'ascéte domine ses impressions, quil reste maitre de ses mouvements, qu’il
contrdle les images qui se présentent! Le démon ne connait pas I'intime de ame, il ne juge

que sur les mouvements extérieurs ou les modifications des organes.

Pas plus que lobsession, la tentation violente nest marque d’'un mauvais état de I'ame, de

méme que, nous I'avons vu, les miracles ne sont pas la garantie de la persévérance.

Les apparitions angéliques nont pas été décrites aussi copieusement. Mais ne nous lais-
sons pas épouvanter par la multitude des noirs Ethiopiens, I'abbé Isidore détourne les re-
gards de loccident ou se précipitent dans les ténébres ceux qui ont été créés princes de
lumiere, il invite a se retourner vers I'Orient, vers la lumiére grandissante, vers les troupes

des bons anges qui apportent la promesse de la victoire.

Les combats d’Antoine. Contre la jeune vertu d’Antoine’ le démon sest servi de ses ar-
mes ordinaires, lattrait des jouissances qui soffrent a ceux qui entrent dans la vie. Les ten-
tations communes ayant échoué, il recourt a des moyens plus puissants de séduction, aux

apparitions provocantes, aux chatouillement éhontés.

>Saint Antoine, le patriarche des solitaires (mort vers 356 a I’age de 105 ans). Ecoutant la lecture de I'Evangile,
il entend comme adressées a lui-méme les paroles : « Allez, vendez tous vos biens. » Il obéit et se donne a la
vie solitaire. Sa réputation de vertu lui amene beaucoup de disciples. Importuné par les visites, il séloigne des
rives du Nil. Il se fixe sur une montagne non loin de la Mer Rouge, ol le monastere copte de Saint-Antoine
garde son souvenir. — Il descendit & Alexandrie pour servir les martyrs. Il y retourna peu avant sa mort

pour soutenir saint Athanase dans son combat contre les Ariens.

31



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

De nouveau vaincu, il se venge, il accable Antoine de coups, il le laisse étendu couvert de
blessures. Quelle est la raison de ces cruautés? Est-ce une tactique? Ces attaques cependant
paraissent bien moins dangereuses. A-t-il la prétention de faire demander grace? Veut-il

du moins que la crainte améne Antoine & modérer ses austérités?

En toute hypothese, il se révele lennemi de la nature humaine et montre le dessein qu'il

a de torturer le corps de ses victimes qui auront été vaincues par ses flatteries.

Mais le démon qui hait tout ce qui est digne de louanges et qui envie toutes les bonnes
actions des hommes, ne pouvant souftrir de voir une personne de cet 4ge se porter avec tant
dardeur dans un tel dessein, résolut d’'user contre lui de tous les efforts qui seraient en sa
puissance. La premiere tentation dont il se servit pour le détourner de la vie solitaire, fut de

ai v ux . il avait quittés, i1 auil était oblicé davo

lui mettre devant les yeux les biens qu’il avait quittés, le soin qu'il était obligé davoir de sa
soeur, la noblesse de sa race, l'amour des richesses, le désir de la gloire, les diverses voluptés
qui se rencontrent dans les délices, et tous les autres plaisirs de la vie. Il lui représentait
d’un autre coté les extrémes difficultés et les travaux qui se rencontrent dans lexercice de
la vertu, la faiblesse de son corps, le long temps qui lui restait encore a vivre; et enfin pour
tacher a le détourner de la sainte résolution qu’il avait prise, il éleva dans son esprit comme
une poussiere et un nuage épais de diverses pensées, Mais se trouvant trop faible pour
ébranler un si ferme dessein que celui d’Antoine et voyant qu'au lieu den venir a bout il
était vaincu par sa constance, renversé par la grandeur de sa foi, et porté par terre par
ses priéres continuelles, alors se confiant avec orgueil, selon les paroles de I'Ecriture, aux
armes de ses reins, qui sont les premiéres embiches qu’il emploie contre les jeunes gens, il
sen servit pour lattaquer, le troublant la nuit, et le tourmentant le jour de telle sorte, que

ceux qui se trouvaient présents voyaient le combat qui se passait entre eux.

Le démon présentait a son esprit des pensées d'impureté, mais Antoine les repoussait par
ses priéres. Le démon chatouillait ses sens, mais Antoine rougissant de honte, comme s’il y
et en cela de sa faute, fortifiait son corps par la foi, par loraison, et par les veilles. Le démon
se voyant ainsi surmonté prit de nuit la figure d’'une femme et en imita toutes les actions afin
de le tromper; mais Antoine élevant ses pensées vers Jésus-Christ et considérant quelle est
la noblesse et lexcellence de 'ame qu’il nous a donnée, éteignit ces charbons ardents dont
il voulait par cette tromperie. embraser son coeur. Le démon lui remit encore devant les
yeux les douceurs de la volupté; mais Antoine comme entrant en colére et sen affligeant, se
représenta les géhennes éternelles dont les impudiques sont menacés, et les douleurs de ce

remords, qui comme un ver insupportable rongera pour jamais leur conscience.

Ainsi en opposant ces saintes considérations a tous ces efforts, ils neurent aucun pouvoir
de lui nuire. Et quelle plus grande honte pouvait recevoir le démon, lui qui osé ségaler a
Dieu, que de voir une personne de cet 4ge se moquer de lui, et que se glorifiant, comme

il fait, détre par sa nature toute spirituelle au-dessus de la chair et du sang, de se trouver

32



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

terrassé par un homme revétu d’'une chair fragile ? Mais le Seigneur qui par l'amour qu’il
nous perte a voulu prendre une chair mortelle, assistait son serviteur, et le rendait victorieux
du démon, afin que chacun de ceux qui combattent contre lui, puissent dire aven I'Apotre :
« Non pas moi, mais la grace de Dieu qui est en moi. (Vit. Ant., 4. P. L., 73, 129.)

Le Compagnon invisible. Antoine est-il soutenu seulement par la fierté de l'athlete qui
ne veut pas avoir le dessous ? Ses sentiments sont d’un ordre plus élevé. Il ne veut pas étre
séparé de Jésus-Christ, il ne veut pas descendre de cette intimité ou l'ascese I'a porté. Son
maitre mapparait pas a ses regards. Il laisse au démon cet avantage des apparitions sensibles.
Mais sa voix dont I'accent ne trompe pas se fait entendre; a la plainte d’Antoine : « Ol étiez-

vous dong, Seigneur? » — Il répond : « Jétais ici, avec toi. »

Ne pouvant se tenir debout a cause des blessures qu’il avait recues du démon, il priait
couché par terre; et aprés avoir achevé sa priére, il criait a haute voix : « Me voici ! Antoine
nappréhende point les maux que vous lui pouvez faire! et quand vous men feriez encore

de beaucoup plus grands, rien ne me saurait séparer de 'amour de Jésus-Christ. »

Mais cet ennemi irréconciliable des saints, sétonnant de ce quapres avoir été si maltraité
de lui, il avait encore la hardiesse de revenir, assembla ces autres malheureux esprits, qui
comme des chiens enragés sont toujours préts a déchirer les gens de bien, et tout transporté
de dépit et de fureur leur dit : « Vous voyez comme nous navons pu dompter cet homme,
ni par lesprit de fornication, ni par les douleurs que nous lui avons fait souftrir en son
corps; mais quau contraire il a encore la hardiesse de nous défier, préparons-nous donc a
lattaquer d’'une autre maniére, puisqu’il ne nous est pas difficile d'inventer diverses sortes
de méchancetés pour nuire aux hommes. » En suite de ces paroles, cette troupe infernale
excita un si grand bruit, que toute la demeure d’Antoine en fut ébranlée, et les quatre mu-
railles de sa cellule étant ouvertes les démons y entrérent en foule, et prenant la forme de
toutes sortes de bétes farouches et de serpents, remplirent incontinent ce lieu de diverses
figures de lions, dours, de 1éopards, de taureaux, de loups, d’aspics, de scorpions et d'autres
serpents, chacun desquels jetait des cris conformes a sa nature. Les lions rugissaient com-
me le voulant dévorer; les taureaux semblaient étre préts a le percer de leurs cornes; et les
loups a se jeter sur lui avec furie; les serpents se trainant contre terre sélancaient vers lui,
et il n'y avait un seul de ces animaux dont le regard ne ftit aussi cruel que farouche, et dont

le sifflement ou les cris ne fussent horribles a entendre.

Antoine étant ainsi accablé par eux et percé de coups, sentait bien augmenter en son corps
le nombre de blessures; mais son esprit incapable détonnement, résistait a tous ces efforts

avec une constance invincible.

Jésus-Christ n” abandonnant pas son fidele serviteur dans un si grand combat, vint du ciel

a son secours. Antoine levant les yeux vit le comble du batiment sentrouvrir, et un rayon

33



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

resplendissant dissiper les ténébres et lenvironner de lumiére. Soudain tous les démons
disparurent, toutes les douleurs cessérent et le batiment fut rétabli en son premier état.
Antoine connut aussitot que le Seigneur étant venu pour lassister, remplissait ce lieu-la de
sa présence, et ayant encore davantage repris ses esprits, et se trouvant soulagé de tous ses
mausx, il dit en adressant la parole a cette divine lumieére : « Ou étiez-vous mon Seigneur et
mon Maitre? Et pourquoi nétes-vous pas venu dés le commencement, afin dadoucir mes
douleurs?» Alors il ouit une voix qui lui répondit : « Antoine, jétais ici, mais je voulais étre
le spectateur de ton combat; et maintenant que je vois que tu as résisté courageusement
sans céder aux efforts de tes ennemis, je t'assisterai toujours et rendrai ton nom célébre par
toute la terre. » Ayant entendu ces paroles il se leva pour prier, et sentit en lui tant de vigueur
qu’il connut que Dieu lui avait rendu beaucoup plus de force qu’il nen avait auparavant. I
avait alors trente-cinq ans. ( Vit. Ant., 8,9. P. L., 73, 131.)

Le Démon comédien. Les artistes hollandais qui ont introduit des scénes comiques dans
la tentation de saint Antoine paraissent sétre inspirés des récits des combats de Pacome. Les
démons se rangent devant lui dans une procession solennelle, ils se mettent en troupe et
sacharnent a remuer une feuille darbre. Il semble qu’ils aient voulu abuser de la bonté
du saint, de sa disposition a la sympathie universelle, de son habitude de sourire. Ils ne

réussissent pas, car dans cette vertu il n'y avait pas mélange de faiblesse.

Du doux et invincible Pacome ils se vengent comme d’Antoine, et ils le laissent meurtri

de coups.

Ce saint avait accoutumé de sen aller pour prier en des lieux reculés et fort éloignés de
son monastere; et souvent lorsqu’il revenait, les démons comme par moquerie marchaient

en rang devant lui, ainsi quon marche devant un magistrat, et se disaient les uns aux autres

« Faites place a ’homme de Dieu ! » Mais Pacome fortifié par la confiance qu’il avait en
Jésus-Christ notre Sauveur, méprisait toutes ces fictions ridicules, et nen tenait pas plus de
compte que s’il etit entendu aboyer des chiens. Alors ces esprits malheureux voyant que
son invincible fermeté n'avait pu étre ébranlée par tant de combats, formérent comme un
gros bataillon et se jeterent avec impétuosité sur lui, puis environnérent de tous cotés le lieu
ou il demeurait, et il sembla au saint , qu’ils l'avaient ébranlé de telle sorte jusque dans les
fondements, qu'il crut qu’ils l'avaient entierement mis par terre. Mais rien nétant capable de
Iépouvanter, il chantait a haute voix, en faisant résonner les cordes de cette lyre spirituelle de
son ame qu’il était si accoutumé de toucher en la présence de son Sauveur et de son Maitre
: « Dieu est notre force et notre refuge. Il nous assiste dans nos plus grandes tribulations.
Et ainsi quand la terre serait changée de place, je ne serais point ému de crainte. » Il neut

pas plus tdt achevé ces paroles que tout le tumulte cessa, et les efforts de ses ennemis sen

34



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

allérent en fumée.

Ainsi ils se retirérent pour un peu de temps, comme des chiens qui sen vont lorsqu’ils
sont las et reviennent apres avec plus d’'avantage. Car, comme le saint ayant fait la priere,
travaillait a son ouvrage ordinaire, le démon lui apparut sous la forme d’'un coq d'une mons-
trueuse grandeur, qui apres avoir jeté plusieurs grands cris se langa sur lui comme pour le
déchirer avec ses ongles. Mais ayant armé son front du signe de la croix, et soufflé contre
lui, il le mit aussitot en fuite. Car il connaissait toutes ses finesses, et il était fortifié de la
crainte de Dieu, et méprisait toutes ses illusions. Aussi, bien qu’il 'attaquét sans cesse, il
nen recevait aucun dommage, et comme une tour inébranlable, il soutenait tous ses efforts

avec une constance invincible.

A quelque temps de la, une grande multitude de démons sefforca de tenter ce serviteur
de Dieu par une sorte d’illusion. Car plusieurs dentre eux sétant unis attacherent, ce lui
semblait, de grosses cordes a une feuille d’arbre, et se rangeant par troupes de coté et dautre,
la tiraient avec un extréme effort, et sentrexhortaient a cette entreprise, comme s’il efit
été question de remuer une pierre d'une pesanteur prodigieuse. Ce que ces malheureux
esprits faisaient, afin de le porter a quelque ris excessif par une action si ridicule, et de le
lui reprocher ensuite. Pacome gémit en son coeur de leur impudence ; et apres avoir, a son
ordinaire, eu recours a Dieu par la priére, la puissance de Jésus-Christ dissipa aussitdt toute
cette multitude. (Vit. Pacom., 17. P. L., 73, 240.)

La Fin de I’age héroique. Déja a des solitaires du Ve siecle ce merveilleux diabolique
paraissait de I'histoire lointaine. N’ayant rien éprouvé de semblable, ils demandaient, peut-

étre avec un accent de scepticisme, quelle était la raison de cette longue tréve générale.

Sérénus donne lexplication déja donnée par Antoine : le désert qui était autrefois le do-
maine des démons a été conquis par le Christ. Il y a une autre raison qui se préte aux

développements d’une conférence : la lacheté de ceux qui se disent les soldats du Christ.

Nous voyons assez, et par notre expérience et par le rapport de nos anciens, que les dé-
mons nont pas aujourd hui la méme force qu’ils avaient autrefois dans le premier établis-
sement des anachoretes, lorsqu’il n'y avait encore que peu de solitaires dans le désert. Car
ils étaient alors si furieux, qu’il n’y avait que tres peu de personnes, et trés avancées en age
et en vertu, qui pussent supporter les maux qu’ils leur faisaient dans la solitude. Dans les
monastéres mémes, ot lon demeurait huit ou dix ensemble, ils faisaient tant de désordres
et de violences, et attaquaient si souvent les religieux d'une maniére toute visible, qu’ils
nosaient dormir tous ensemble durant la nuit; mais lorsque les uns prenaient un peu de
sommeil, les autres continuaient la veille sans discontinuer ou la priére, ou la lecture, ou
le chant des psaumes. Et lorsque la nécessité de la nature for¢ait ceux-ci a se reposer, ils

allaient auparavant réveiller les autres, afin qu’ils fissent a leur tour la garde et la sentinelle

35



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

contre ces ennemis qui ne dorment point.

Il parait par la que cette assurance dans laquelle vivent aujourd’hui dans le désert, non
seulement les vieillards comme nous, qui peu-vent mieux se soutenir a cause de leur ex-
périence, mais les plus jeunes solitaires, ne vient ce me semble, que de deux raisons : car
ou nous devons lattribuer a la grace et a la vertu de la croix, qui ont pénétré jusqu’au fond
des déserts les plus reculés, et qui se répandant partout, tiennent comme captive la malice
de lennemi, ou peut-étre méme a notre négligence qui rend les démons plus lents a nous
attaquer, et qui fait qu’ils dédaignent de faire contre nous les mémes efforts qu’ils faisaient
contre ces généreux athletes de Jésus-Christ, croyant que, cessant ainsi de nous combatt-
re, et nous donnant lieu par la de nous relacher et de nous tenir moins sur nos gardes, ils

pourront nous surprendre et nous vaincre plus aisément. (Coll., VII, 23. P. L., 49, 700.)

Labbé Poemen® demanda a 'abbé Abraham :

« Comment les démons nous attaquent-ils? » Le vieillard répondit : « Les démons ne
combattent pas avec nous, la raison en est que nous faisons ce qu’ils veulent nous voir faire,
mais ce sont nos passions qui sont les démons et elles nous persécutent ». « Veux-tu savoir
avec qui combattaient les démons ? — Avec un abbé Moise, avec des saints comme lui. Mais
nous, ce sont les tendances de notre coeur qui sont nos ennemis. » (Pasch., XXV, 3. P. L.,
73,1049.)

Le secours a proportion de Pattaque. Nous ne devons pas aussi ignorer que les démons
nont pas tous la méme cruauté ni la méme rage, comme ils nont pas tous la méme force
ni la méme malice. Ceux qui commencent, et ceux qui sont faibles ne sont tentés que par
les démons les plus faibles; et quand ces premiers sont surmontés, il leur en succede de
plus forts, qui attaquent toujours et qui pressent de plus en plus les athletes de Jésus-Christ.
Ainsi, plus on a de force, plus la guerre est rude ; et plus on avance plus on est tenté. Car
jamais personne, quelque saint et parfait qu’il peut étre, ne pourrait, suffire a tant dennemis,
ni se dégager de leurs pieges et de leurs artifices; et jamais il ne pourrait soutenir les efforts
continuels de leur cruauté et de leur rage, si le Sauveur qui préside a cette guerre négalait
par sa grace et sa bonté la force de ceux qui résistent 4 celle de ceux qui attaquent ; s’il ne
donnait des bornes a leurs violences et s'il ne nous rendait la tentation supportable, en nous
en faisant sortir heureusement comme dit ’Apotre. (Coll., VII, 20. P. L., 49, 694.)

Poemen, venu trés jeune a Scété, vers 390, mort en 460; cinq de ses fréres furent également, solitaires. Eléve
des grands maitres, il eut lui-méme une grande autorité. Bossuet a mis en relief son role dans Iétablissement
de la tradition. Un grand nombre d’apophtegmes sont sous son nom. Lorsqu’il arrivait a Scété, Cassien avait

déja plusieurs années de stage.

36



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

LCArmée des anges. Quon ne doit pas sétonner du grand nombre des démons qui nous
attaquent, puisque la farce de Dieu qui nous assiste est bien plus grande que toute la force

de ces esprits.

Tous ceux qui ont éprouvé quelle est la guerre de ’homme intérieur, ne savent que trop,
que nous sommes continuellement assiégés de rios ennemis. Mais nous ne les regardons
comme les ennemis de notre salut, que parce que nous croyons qu’ils nous portent au trial,
et non parce qu’ils nous y entrainent. Il n'y aurait point d’homme qui pfit éviter le péché
dont ils le tentent, s’ils avaient autant de force pour le lui faire faire malgré lui, comme ils
ont de malice pour le lui inspirer. Cest pourquoi, comme ils peuvent de leur c6té, nous
inciter au mal, il est aussi dans la liberté de notre volonté, ou de rejeter leurs tentations, ou

d’y consentir.

Si nous craignons les attaques et les violences du démon, considérons combien est puis-
sante la main de Dieu qui nous assiste et nous protege, selon la parole de l'apdtre saint Jean
: « Celui qui est dans vous, est plus grand que celui qui est dans le monde. » Sa grace est
beaucoup plus forte pour nous soutenir que ne sont toutes les troupes des démons pour
nous abattre. Dieu ne nous propose pas seulement le bien, mais il nous pousse encore pour
le faire ; et quelquefois méme il entraine les ames pour les sauver, lorsquelles ne le connais-
sent pas, et malgré elles. Il est certain que le démon ne peut séduire que ceux qui veulent
bien consentir a ses persuasions. Cest ce que I'Ecclésiaste exprime clairement par ces pa-
roles : « Parce que ceux qui se laissent aller tout d’'un coup a faire le mal, ne font point de
résistance, le coeur des enfants des hommes est rempli de malice en eux-mémes pour faire
toutes sortes de maux. » (Coll., VIL, 8. P. L., 49, 677.)

Labbé Moise’, qui habitait dans le lieu appelé Pétra, subit un jour une attaque si impétu-
euse du démon de fornication qu’il ne put garder sa cellule, mais sen alla trouver le saint
abbé Isidore et lui rapporta quelle était la violence de la tentation. Labbé Isidore le consolait

en lui citant les témoignages de I'Ecriture et lengageait a retourner a sa cellule.

Mais Moise ne s’y décidait pas. Alors Isidore et Moise monterent sur le sommet de la cel-
lule et Isidore dit : « Regarde vers 'Occident. » Et il vit une multitude de démons dans un
tumulte furieux comme se préparant au combat. Puis Isidore dit : « Regarde vers 'Orient. »
Et il vit une multitude innombrable de saints Anges, I'armée des puissances célestes, glori-
euse et plus resplendissante que la lumiere du soleil. « Ceux que tu as vus a 'Occident, dit
Isidore, voila ceux qui attaquent les saints; ceux que tu as apergus a 'Orient, voila ceux que
Dieu envoie au secours des saints. Reconnais donc que le nombre et la force sont de notre

“Heracl., 21. P. L., 74, 299.

37



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

coté, comme dit Elisée. »

Réconforté par ces paroles dans le Seigneur le saint abbé Moise retourna dans sa cellule,
rendant grace et glorifiant la bonté de Notre-Seigneur Jésus-Christ. (Heracl,, 7. P. L., 74,
278.)

II1. La Grace.

Quelle que soit la violence des démons, qu’ils agissent ou non sur les sens, cest en définitive
toujours en soi-méme que l'athléte trouve le vrai champ clos du combat. A lui de résister, a
lui de garder la paix en maintenant soumises et loyales ces puissances intérieures toujours

portées a devenir complices de lennemi.

Leffort personnel, nos péres lont excité et exalté avec plus de force quaucun philosophe
et aucun professeur dénergie. Mais avec autant de conviction et d'insistance, ils ont préché
que toutes les ressources personnelles du plus vaillant athlete sont incapables de lui donner
la victoire. Il sera certainement vaincu s’il ne recoit pas le secours d’'une force supérieure.
Et il ne sagit pas d’un secours extérieur mais d’'un principe intérieur daction, qui éléve nos

facultés.

Ce qui distingue les Péres du désert, et avec eux tous les Peres et docteurs, du philosophe
étranger au dogme révélé, ce nest pas tant qu’ils reconnaissent I'intervention desprits, bons
ou mauvais, ou la Providence d’un Créateur, cest la foi au Dieu fait homme agissant en ceux
qu’il a rachetés. « Ce fut la premiére victoire dAntoine ou plutét la victoire du Sauveur par
Antoine. Le contenu de la morale chrétienne, lensemble et les détails des obligations, peut
étre admis et défendu par un incroyant, mais non pas sa vraie philosophie, doll on ne peut
pas abstraire le role de la grice. Sans elle I'ascete le plus courageux et le mieux exercé sera
vaincu par la fornication. Et la griace est nécessaire, non seulement dans les combats d’'une

extréme gravité, mais dans l'accomplissement de n'importe quelle action méritoire.

Cassien aurait pu compléter sa premiere conférence en tirant les conséquences du princi-
pe fondamental : nos actions sans la grace nauraient pas de proportion avec la fia bienheu-
reuse, nous ne pourrions sans la grace diriger notre intention vers elle et, par conséquent,
nous ne pourrions pas poser la moindre action vraiment bonne. Ainsi, pour I'intelligence
de notre vie morille, il est nécessaire de rappeler le dogme de notre élévation surnaturelle,

de la chute et de la rédemption.

Cassien développe les principes : sattribuer a soi-méme comme au seul auteur les bonnes

oeuvres, cest commettre un vol sacrilege.
Il faut voir Dieu agissant dans I'inspiration généreuse, dans l'action, dans la persévérance.

Lintelligence laissée a elle-méme aura d’un livre saint une connaissance qui paraitra com-

38



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

plete ; sans la lumiere den haut elle n'aura pas saisi ce qui est utile au salut.

Les premiers mouvements, les désirs, les décisions, les efforts, s’ils ne sont pas vains, ont

Dieu pour auteur.

Ces affirmations catégoriques, ce nest évidemment pas la raison laissée a elle-méme qui
les présente, quoique par une observation dont il a I'’habitude, celui qui vise a la perfection
puisse en percevoir parfois la vérité par sa conscience. Lindigence qu’il sent en lui-méme
lui permet de supposer chez tous les hommes rachetés un besoin pareil qu’ils peuvent con-
fusément sentir. Mais comment faire avouer a tous cette impuissance, faire admettre la né-
cessité du secours? Celui qui na pas 'humble foi de nos solitaires sétonnera, voudra venger
la dignité de la personne humaine, proclamera le témoignage rendu par sa conscience au
pouvoir quil a en lui, se récriera contre les conséquences qu’il entrevoit déterministes et
fatalistes.

Nos maitres et nos amis du désert nont pas de peine a saisir ces étonnements. Si la doc-
trine révélée n'a rencontré chez eux nulle répugnance, ils ont eu trés vive la crainte d'une

fausse interprétation.

Suivez les préoccupations de Cassien de ne pas compromettre le libre arbitre. Comme il
y revient! Il sest posé avec dautres la question : Si Dieu fait tout, quelle part d'action reste
a 'homme? Méme admise une part de 'homme, si Dieu détermine les secours efficaces,
comment '’homme sera-t-il libre? Il essaie de résoudre le probleme. A certains moments
il sengage dans des explications aventureuses et emploie des formules suspectes. Mais il
ne reste pas longtemps sur ce terrain dangereusx, il revient a des positions stires. Que dit-il

autre chose que Bossuet : « Tenons fortement les deux bouts de la chaine... »?

Nexaminant pas lorthodoxie de Cassien et ne faisant pas I'histoire de ce mouvement
d’idées ou de cet état desprit, quau XVIe siecle on a nommé semi-pélagianisme, nous ne
citons que les textes affirmant la doctrine catholique. Dans les phrases qui ont excité le
réquisitoire de Prosper, Cassien, cesse-t-il détre le témoin de la tradition du désert? Cer-
tainement non, si lon regarde la tendance profonde. En montrant de la surprise devant
certaines formules de saint Augustin, Cassien manifeste le sentiment des Péres Orientaux.
Lorsque, sortant de son rdle dexhortateur spirituel, il hasarde des propositions qui peu-
vent fournir les premiers traits d'un systeme théologique, il ne parle pas autrement que
saint Jérome et d'autres Peres. Mais il na pas su tenir compte du progres des idées et de la

controverse ni mettre ses formules au point.

Au temps de la controverse de auxiliis, les partisans de la Science Moyenne furent accusés
détre les disciples de Cassien. IIs se justifierent; la logique de leur systeme ne les obligeait
pas a admettre les expressions dénoncées chez le collateur. Mais nous ne croyons pas nous

aventurer en disant que si Cassien avait soumis son manuscrit 8 un moliniste, ce dernier

39



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

naurait eu a corriger ou a élaguer que quatre ou cinq phrases pour éviter a son ami le danger

de toute censure.

[¥motion de Dorothée en racontant 'histoire de la pauvre enfant abandonnée a des pai-
ens, sa sympathie qui se refuse a la damner ne I'inclinaient pas vers le systéeme des augusti-

niens rigides sur la prédestination.

La confiance ne les quitte pas quand ils contemplent le terrible mystere. Ils pensent a la
puissance de la supplication, cette revanche de notre faiblesse, ils voient avec Climaque la
grace accordée a la priere, et sans se laisser troubler par les discussions, ils résument toute
leur doctrine dans le commentaire du Deus in adjutorium que I'Eglise apres eux a pris

I'habitude de répéter dans sa priére publique, lex orandj, lex credendi.

Nécessité de la grace. La guerre entreprise exige des forces que jamais '’homme ne trou-

vera en lui-méme. Dot la nécessité d’avoir le Ciel pour allié.
Cette vérité Cassien l'établit sur nombre de textes de I'Ecriture.

Nous devons donc suivre la trace de nos Péres. Nous devons tellement travailler a acquérir
la pureté du coeur par les jetines, par les veilles, par la priere, par la contrition du coeur et
la mortification du corps, que nous ne perdions pas néanmoins tant de travaux par notre
orgueil. Nous devons étre si éloignés de croire que nous puissions acquérir la perfection
par notre propre travail, que nous devons au contraire étre tres persuadés que sila griace ne
nous excite, nous ne pouvons pas méme faire ces efforts que nous faisons pour tacher de
devenir parfaits. Il faut que le secours de Dieu nous assiste dans ces travaux, que Dieu nous
les inspire par sa grace, qu’il nous y exhorte, et qu’il nous y force en quelque fagon, en la
répandant dans nos coeurs comme il a coutume de faire en nous visitant, ou par lui-méme

ou par les autres.

Enfin Jésus-Christ méme, lauteur de notre salut, nous montre quels sentiments nous
devons avoir et ce que nous devons confesser dans chacune de nos actions : « Je ne puis,
dit-iI, faire rien de moi-méme, mon Pére qui demeure en moi, fait lui-méme les actions
que je fais. » Il dit, selon 'homme dont il sétait revétu, qu'il ne peut rien faire de lui-méme.
Et nous croirions, nous autres qui ne sommes que terre et que cendre, que nous naurions
pas besoin du secours de Dieu dans les choses qui regardent notre salut? Apprenons donc
enfin dans la vue de notre faiblesse et du secours qui nous soutient, a dire avec les saints
tous les jours : « J’ai été poussé; jai été ébranlé, afin de tomber par terre, mais le Seigneur
m’a soutenu. Le Seigneur est devenu ma force et ma gloire, il est devenu mon Sauveur. Si
le Seigneur ne mefit secouru mon 4me allait demeurer dans lenfer. Lorsque je disais : Mon
pied est ébranlé, votre miséricorde, mon Dieu, me secourait aussitot, vos consolations ont
répandu la joie dans mon ame, a proportion des douleurs que jai souffertes, dans mon

coeur... »

40



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Enfin, lorsque nous repasserons dans notre esprit, par un sentiment de reconnaissance,
toutes les graces que nous avons regues de Dieu, toutes les tentations dans lesquelles il nous
a soutenus, toutes les lumiéres et les connaissances qu’il nous a données, tout le discerne-
ment dont il nous a remplis, toute la force dont il nous a revétus, tous les ennemis qu’il a
mis en fuite devant nous et la puissance qu’il nous a donnée de les dissiper comme le vent
dissipe la poussiere, crions avec un profond sentiment : « Je vous aimerai, Seigneur, qui étes
ma force; le Seigneur est mon soutien, mon refuge, mon libérateur. Mon Dieu est celui qui
maide et jespérerai en lui. Il est mon protecteur et I'appui qui me sauve. Cest lui qui a pris
ma défense. Je louerai le Seigneur et I'invoquerai et je serai délivré de mes ennemis. » (Inst.,
XIL, 16, 17. P. L., 49, 451.)

Appel a I'expérience. Il est des moments, surtout dans la défense de la pureté, ou nous

sentons ce besoin du secours surnaturel.

Si nous avons donc fait une ferme résolution dans notre coeur dentrer comme il faut dans
ce combat ou l'apotre saint Paul entra autrefois, hatons-nous de combattre de toute notre
force contre cet esprit impur, non en nous appuyant sur nous-mémes, qui ne pouvons rien
dans un si pénible combat, mais sur la grace et sur le secours de Dieu. Il est impossible que
I'ame ne soit attaquée de ce vice jusqua ce quelle reconnaisse sensiblement que cette guerre
quelle fait est au-dessus de ses forces, et quelle ne peut, par son seul travail remporter la
victoire sur cet ennemi, si Dieu ne la soutient et ne la protege par sa grace toute puissante.
(Inst., VI, 5. P. L., 49, 272.)

Ceux qui ont d’heureuses dispositions a la vertu et qui ne rencontrent pas de sérieux
obstacles seront tentés de sattribuer tout le mérite de leur bonne conduite. Les fautes ol
la Providence permet qu’ils tombent leur font constater ce dont ils sont capables, laissés a

eux-mémes.

Il y a dans la plupart des ames quelques qualités particuliéres et remarquables, comme
dans les unes la bonté de lesprit, et dans les autres, une certaine disposition a sexercer
a la vertu. Mais lorsque ce que lon fait, ne se fait pas par un pur dessein de bien faire,
et de plaire a Dieu, il arrive a ceux qui agissent de la sorte, que ne rapportant ni leurs
actions, ni cette bonté desprit, ni ces qualités, qui paraissent si louables, a Dieu, qui est
la source et le distributeur de tous les biens, mais les attribuant a leur libre arbitre, a leur
suffisance, et a leur esprit, la Providence divine les abandonne, et ils tombent ensuite dams
des vices honteux et infames. Se voyant en cet état, 'humiliation et la confusion qu’ils en
ont, viennent a leur secours, et font qu'insensiblement, et de je ne sais quelle maniere, ils
bannissent de leur coeur la malheureuse vanité qu’ils avaient congue de cette fausse vertu,
qui paraissait étre en eux; et ainsi ne se confiant plus en eux-mémes, mais en Dieu seul, de

la libéralité duquel procedent généralement tous les biens, ils confessent ne les tenir que de

41



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sa pure bonté. (Heracl,, 36. P. L., 74, 322.)

C’est la grace de Dieu qui opére toujours tout le bien en nous. Ceci nous fait voir que
cest la grace de Dieu et sa miséricorde, qui operent toujours tout le bien en nous, que lors-
quelles nous quittent, celui qui travaille, travaille en vain; quon ne peut sans leur secours
rentrer dans son premier état, quelques efforts quon pt faire, et que cette parole de ’Apotre
saccomplit continuellement : « Cela ne dépend point de 'homme qui veut ou qui court,

mais de Dieu qui fait miséricorde! »

Cette grace ne dédaigne pas quelquefois de visiter les laches et les négligents, et de ré-
pandre dans eux cette sainte abondance de pensées spirituelles, dont vous venez de parler.
Elle nous visite, quelque indignes que nous soyons delle; elle nous réveille de notre assou-
pissement; elle nous éclaire dans notre aveuglement, et dans notre ignorance profonde; elle
nous reprend et nous chatie doucement, et se répand dans notre coeur, afin que le mou-
vement et la componction salutaire quelle y cause, nous fassent sortir de cette langueur et
de cet assoupissement oll nous étions. Souvent méme dans ces mouvements heureux nous
nous voyons remplis d'une odeur si douce, qu’il n'y a point de parfums sur la terre qui la
puissent égaler, et 'ame charmée de ce plaisir ineffable, est si ravie en esprit, quelle ne se

souvient plus si elle est encore dans un corps. (Coll., IV, P. L., 49, 588.)

Par tous ces témoignages, nous sommes parfaitement instruits que le premier mouve-
ment de bonne volonté nous est donné par Dieu, qui nous I'inspire lorsque, soit par lui-
méme, soit par le conseil dun homme, soit par la pression des circonstances, il nous attire

sur la voie du salut et que la perfection de la vertu est aussi un don de lui.

Ce qui est de nous cest ou lempressement ou la mollesse a recevoir I'inspiration et le
secours de Dieu, par quoi nous méritons la récompense on le chatiment, suivant que nous
nous sommes efforcés ou que nous avons négligé de correspondre aux desseins de la bonne
et généreuse Providence (Coll,, ITI, 1d. P. L., 49. 581)%.

8Fontaine n'a pas été arrété par les scrupules d’Arnaud, qui s'avait rien voulu publier de Cassien. Cependant,
il a sacrifié au préjugé janséniste non seulement la treizieme conférence en entier mais encore une partie
de la troisieme. Les textes que nous donnons sont de ceux quil a écartés. Sans doute il Sy trouve des ex-
pressions qui peuvent étre prises dans un mauvais sens si l'on suppose chez l'auteur un systéme hérétique
de propositions logiquement enchainées et si lon suppose encore qu’il a toujours ces principes présents a

lesprit.

42



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Jamais certes les hommes saints qui tendaient au progres et a la consommation dans la
vertu, nont prétendu avoir trouvé par eux-mémes la direction de leurs pas, mais bien plutot
ils la demandaient & Dieu : « Dirigez-moi dans le vrai chemin. Faites-moi connaitre ot je

dois marcher ! »

Un autre publie que cette vérité, ce nest pas seulement de la foi qu’il la tient mais qu’il I'a
trouvée dans son expérience et pour ainsi dire dans la nature des choses, lorsqu’il chante
: « Jai reconnu, Seigneur, que les voies de 'homme ne sont pas en son pouvoir ; il ne lui
appartient pas de diriger sa marche. » (Coll,, III, 13. P. L., 49, 549.)

Lintelligence aussi bien que la volonté ont besoin de la motion divine. Lintelligence
méme, capable de connaitre les préceptes divins, ces préceptes quelle trouve dans la loi
ou ils sont écrits, David cependant la demande au Seigneur. « Je suis votre serviteur,
donnez-moi l'intelligence, pour que je connaisse vos commandements. » Il possédait bien
I'intelligence que la nature lui avait départie, il avait bien a sa disposition I'indication des
préceptes qui étaient conservés dans la loi écrite; et cependant il implore de Dieu une
connaissance plus pleine, sachant qu'une faculté, don de la nature, ne pourra jamais sans
lillumination divine, pénétrer le sens spirituel de la loi ni acquérir la vraie connaissance
des préceptes. Cette doctrine, le Vase délection la préche encore plus clairement : « Cest
Dieu qui opére en nous le vouloir et le faire selon son bon plaisir! » Et encore : « Il vous a
été donné non seulement de croire, mais aussi de souflrir pour lui. » La aussi, il déclare que
le commencement de notre conversion et de notre foi et la patience dans les souffrances
sont donnés par le Seigneur. (Coll., II1, 15. P. L., 49, 576.)

Le grand probléme. Attribuer tout a la grace, dire que Dieu opére en tous toutes les

bonnes actions, cest paraitre enlever tout mérite a la créature humaine.

Ceest lobjection qui est venue a lesprit de Germain, tandis qu’il écoutait parler le saint
vieillard Chérémon ; il en fait part a son ami Cassien. Chérémon les ayant apergus discutant
ensemble, expédie plus rapidement la récitation des prieres et des psaumes, et senquiert de

la cause de cette émotion.

Ceest, dit Germain, qu’il nous parait absurde que le mérite d'une vertu sublime acquise
par un labeur inoui soit refusé a celui qui a fait de tels efforts, comme il serait inepte de ne

pas attribuer la moisson aux soins constants du cultivateur.

Lexemple méme . que vous citez, répond Chérémon, établit parfaitement que nos efforts
ne servent de rien sans le secours de Dieu. Ce laboureur qui sest dépensé tout entier a la-
bourer sa terre, ne va pas aussitot attribuer a son travail l'abondance des fruits et la richesse
de la moisson puisque souvent il I'a trouvé inutile, si les pluies tombant en temps opportun

et la sérénité de lair ne viennent pas ensuite.

43



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Bien plus, déja arrivés a maturité parfaite, nous les avons vus comme arrachés des mains
de ceux qui les tenaient déja et les constants labeurs et les sueurs nont donné aucun résultat,

parce qu’ils nont pas été accompagnés du secours de Dieu.

Que celui donc qui a été favorisé du succes ne prétende pas dans son orgueil ségaler a la
grace, se mélanger a elle, se glisser, s'insinuer en elle comme s’il était cause des bienfaits de

Dieu, et comme si la croissance d’abondantes récoltes était due a son mérite.

Concluons donc que le principe non seulement des actions mais aussi des bonnes pensées
est de Dieu, qui nous inspire les premiers mouvements de bonne volonté et nous donne la

force et lopportunité de réaliser nos saints désirs. (Coll., XIII, 1. P. L., 49, 899.)

Principes au-dessus des controverses. De la, ceux qui mesurent la grandeur de la
grace et le rdle modeste de leffort de 'homme, non d’aprés de vaines paroles mais d’apres
lexpérience, concluent avec évidence que la rapidité nest pas attribuée aux agiles, ni la
victoire aux courageux, ni le pain aux sages, ni la grace aux savants, mais que tout cela est
loeuvre d’'un seul et méme Esprit qui en fait part a chacun comme il lui plait. Il est donc
établi par une foi sans mélange de doute et pour ainsi dire par une expérience directe,
que le Dieu de tous les étres, comme un pere plein d’affection et comme un médecin tres
bienveillant, opére toutes choses en tous, d’apres Apotre, selon son bon plaisir, tantot
inspirant les premiéres pensées salutaires et infusant I'ardeur a toute bonne volonté, tantot
donnant de mener a terme l'acte commencé et de pratiquer pleines ment les vertus, tantot
nous sauvant malgré nous et a notre insu d’'une chute a pic et d'un désastre imminent,
tantot présentant les occasions de salut et les facilités de bien faire, tant6t empéchant les
efforts les plus violents et les plus emportés d’aboutir a une oeuvre de mort, accueillant
enfin ceux qui sélancent et qui courent, tramant ceux qui refusent et réais., tent et les
réduisant a vouloir le bien. A ceux pourtant qui résistent toujours et qui persistent dans
leur opposition, Dieu naccorde pas de tout faire sans eux; mais malgré tout, l'affaire de

notre salut ne doit pas étre attribuée au mérite de nos oeuvres, mais a la grace de Dieu.

Clest pourquoi tous les Peres de foi catholique, qui ont appris la perfection du coeur, non
pas dans de vaines disputes de mots, mais dans la réalité de bonnes oeuvres, saccordent a

ces définitions :

Premiérement : cest par un bienfait de Dieu que sallume chez tous le désir de n'importe

quel bien, mais de telle sorte que la volonté reste libre de pencher d'un c6té ou de l'autre.

Secondement : cest par un effet de la grace que les vertus peuvent étre pratiquées, mais

sans que la faculté du libre arbitre soit éteinte.

Troisiemement : cest aussi un présent de Dieu que la persévérance dans les vertus acqui-

ses, mais la liberté qui le regoit nest cependant pas captive.

44



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Que le Souverain de I'univers opére tout en tous, la foi nous oblige a le croire, dans ce
sens qu’il excite, qu’il protége, qu’il affermit, mais non pas qu’il supprime la volonté libre

qu’il a lui-méme donnée.

Si quelque conclusion de raisonnements artificieux parait opposée a ce sentiment, il faut
sen détourner, plutot que de provoquer la perte de la foi. En effet, nous ne tirons pas la foi
de l'intelligence, mais I'intelligence de la foi, selon qu’il est écrit : « Si vous ne croyez pas,
vous ne comprendrez pas. » Comment en effet, Dieu opere-t-il tout en nous, tandis que
tout est attribué a notre libre arbitre, cela, a mon sens, ne peut étre pleinement compris par
la raison humaine. (Coll., XIII, 18. P. L., 49, 945.)

Dieu veut sauver tous les hommes. Si les Péres demandent a leurs disciples dos efforts
pénibles et soutenus, ils les encouragent par la vue des desseins miséricordieux : « Voyez
les oeuvres de Dieu, sécrie Paul le simple, combien elles sont terribles, combien elles sont

merveilleuses; venez voir comment il veut que tous les hommes soient sauvés ! »

Paul avait encore cette grace particuliere, que lorsqu’il considérait ceux qui entraient dans
léglise, il voyait aussi clairement que les autres voient le visage, quelle était la disposition

de leur esprit, et si leurs pensées étaient bonnes ou mauvaises. Il voyait aussi leurs anges.

Un jour considérant ceux qui entraient dans léglise, il leur vit a tous un visage clair et
lumineux, le coeur plein de joie, et leurs anges qui témoignaient se réjouir de leur bonne
disposition. Il en vit un néanmoins qui avait le corps tout noir et comme couvert d’'un nuage
sombre, des démons qui le tenaient de part et d'autre pour le tirer a eux et qui lui mettaient

une bride au nez, et son ange qui le suivait de loin tout triste et tout abattu.

Paul a ce spectacle se mit a pleurer amérement létat de ce misérable, et a frapper sa poi-
trine, demeurant aupres de Iéglise sans y entrer. Les autres vieillards qui le virent, ne pou-
vant juger quelle était la cause de tant de larmes et de cette tristesse qu’ils n'avaient pas
remarquée en lui auparavant, craignirent qu’ils neussent fait quelque faute que Dieu lui
eut découverte. Ils le prierent donc de ne la leur point cacher ou (si ce nétait pas cela) de
vouloir entrer avec eux pour la messe; mais il ne voulut ni entrer ni rien dire, et il demeura

la, prosterné en terre a pleurer celui dont il avait vu le malheur.

Lassemblée étant finie, et les assistants sortant de Iéglise, Paul les considéra encore tous, et
alors celui qu’il avait vu en un état si déplorable, parut avec un visage fort gai, le corps tout
blanc, les démons qui le suivaient de loin et son ange au contraire qui, se tenant aupres de lui,
témoignait une joie et un contentement extréme. Alors Paul se leva tout ravi, et bénissant
Dieu, il sécria : « O bonté, O miséricorde ineffable de notre Dieu! 0 que sa compassion
est infinie ! O que son amour est sans bornes. » Il courut en méme temps et monta sur un
endroit plus élevé, ot il dit a haute voix : « Venez, voyez les oeuvres de Dieu; voyez combien

elles sont terribles, combien elles sont merveilleuses. Venez voir comment il veut que tous

45



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

les hommes soient sauvés, et qu’ils viennent a la connaissance de la vérité ! Venez, adorons
le Seigneur, prosternons-nous devant lui, et lui disons : cest vous seul qui pouvez remettre

les péchés. »

Tout le monde étant accouru pour savoir ce que cétait, il leur rapporta ce que Dieu lui
avait fait connaitre, et pria celui en qui il avait vu un tel changement de lui dire quelle en
avait été la cause, et quelles étaient ses pensées et ses actions. Alors cet homme, ne pouvant
pas désavouer la vérité, dit tout haut devant tout le monde, qu’il avait été engagé jusqu’alors
dans le péché de fornication, mais quétant venu a léglise, et ayant entendu lire un endroit
d’Isaie, ou Dieu promet deffacer les péchés de ceux qui se convertiraient véritablement :
« je me suis, dit-il, senti touché trés vivement ; je suis rentré en moi-méme, et gémissant
en mon ceeur, jai dit a Jésus-Christ : « Mon Dieu qui étes venu en ce monde pour sauver
les pécheurs, et qui nous avez fait par votre prophete les promesses que je viens dentendre,

faites-en voir leffet en moi, quelque indigne que je sois de votre gréce... »

Alors tous les assistants rendirent graces a Dieu a haute voix de sa miséricorde et de sa
sagesse infinie, et conclurent quaucun pécheur ne pouvait avoir sujet de désespérer de son
salut, puisque Dieu regoit avec tant de bonté ceux qui recourent a lui, et qui purgent leurs
péchés passés par la pénitence, et quau lieu dexiger deux les peines qu'ils méritent, il leur
promet et leur accorde de trés grands biens. (Pélage, XVIII, 20. P. L., 73, 986.)

Fautes commises par ignorance. Labbé Grégoire, qui était prétre dans le monastere des
écoliers, nous raconta qu’il y avait eu dans cette maison un vieillard, d'une vie fort austere,
mais si simple dans la foi, qu'il communiait indiscretement partout ou il se rencontrait. Un
ange lui apparut, et lui dit : « Lorsque vous serez mort, comment voulez-vous étre enterré,
ou comme les solitaires d’Egypte, ou comme les Juifs? » — Mais ayant répondu qu’il ne
savait, l'ange ajouta : « Pensez-y bien, et je viendrai dans trois semaines pour savoir votre
réponse. » Ce bon homme raconta ce qui lui était arrivé a un autre vieillard, qui en étant
fort étonné, lui dit, aprés avoir beaucoup pensé, et par une inspiration de Dieu : « En quel
lieu communiez-vous? » « Partout ol je me trouve », lui répondit-il. « Gardez-vous bien,
lui répondit l'autre, qu’il ne vous arrive jamais plus de communier hors la Sainte Eglise
Catholique et Apostolique, dans laquelle ont été célébrés les quatre saints conciles, savoir,
celui de Nicée, ot il y avait 318 évéques, celui de Constantinople, ot il y en avait 150, le
premier d’Ephése, ou il y en avait 200, et celui de Chalcédoine ou il y en avait 630. Et
lorsque I'ange reviendra, dites-lui que vous voulez étre enterré comme ceux de Jérusalem !
» Au bout de trois semaines 'ange étant revenu, et le vieillard lui ayant fait cette réponse, il
lui dit : « Vous avez raison », et aussitot il rendit lesprit. Ce qui arriva sans doute par une
Providence toute particuliere de Dieu, qui ne voulut pas que ce bon homme perdit par sa
simplicité le fruit de tous ses travaux, et fiit condamné avec les hérétiques. (Moschus., 178.
P. 74, 209.)

46



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Prédestination. Nous ne pouvons pas connaitre le sort de ceux qui ont été élevés dans

'infidélité ou le vice. Les jugements de Dieu sont au-dessus de nos conjectures.

Je me souviens d’avoir oui-dire le fait que je vais rapporter. Un vaisseau chargé desclaves
aborda un jour une certaine ville, dans laquelle il y avait une vierge fort sainte et fort app-

liquée a elle-méme et a sa propre conduite.

Cette vierge ayant su que ce vaisseau était arrivé en la ville ou elle était, en eut une grande
joie, parce quelle désirait acheter une fille qui fiit encore en sa premiere enfance, dans la
pensée quelle avait, de lui donner telle éducation quelle voudrait. et de [élever de telle sorte,
quelle netit méme aucune connaissance de la corruption et de la malignité du monde. Elle
fit donc venir chez elle le pilote du vaisseau, qui lui dit qu’il avait deux petites filles telles
quelle pouvait désirer et aussitot elle en acheta une avec beaucoup de plaisir et la prit aupres
delle. A peine le pilote sétait-il retiré et avait-il quitté cette sainte vierge, qu’il rencontra une
misérable comédienne, qui neut pas plutot jeté les yeux sur cette autre petite fille qu’il avait
avec lui, quelle voulut 'acheter, a quoi le pilote sétant accordé, il en regut I'argent et la mit

entre ses mains.

Qui n'admirera, mes freres, les secrets jugements de Dieu. Qui en pourra sonder la pro-
fondeur et comprendre les raisons de sa conduite? Cette sainte vierge ayant pris avec elle
cette petite fille, elle I'instruisit dans la crainte de Dieu; elle la forma dans la pratique de
toutes sortes de bonnes oeuvres; elle lui apprit les devoirs et les exercices de la vie religieuse
et a marcher dans toutes les voies des commandements de Dieu ! Au contraire, cette comé-
dienne ayant aupres delle cette petite infortunée, elle la rendit un organe du démon, car

que pouvait lui apprendre cette misérable, sinon les moyens de se perdre!

Que pouvons-nous dire de ces jugements de Dieu, si différents et si terribles? Ces deux
petites filles sont ensemble, elles sont amenées, elles ne savent point ou elles vont, et 'une
se trouve entre les mains de Dieu, l'autre entre celles du démon; peut-on croire que Dieu

demande a I'une et a l'autre un compte égal?

Comment cela se pourrait-il faire? Si elles étaient toutes deux tombées dans le méme
désordre et dans le méme malheur, on pourrait dire que Dieu aurait sur elles les mémes
vues, parce quelles auraient fait une méme chute. Mais comment cela peut-il étre, celle-ci
a été instituée dans la discipline monastique; elle a appris a craindre les jugements de Dieu,
elle a été instruite de ce qui regarde son royaume; elle a passé les jours et les nuits dans la
méditation de sa loi sainte. Et cette malheureuse au contraire n’a jamais rien vu, ni entendu
de bon, elle n'a connu que des choses honteuses; elle na été élevée que dans la science du

démon et comment peut-on dire que Dieu exigera la méme fidélité de 'une que de l'autre ?

Il faut donc demeurer daccord que les hommes ne sauraient pénétrer les jugements de

Dieu, mais que lui seul qui comprend tout, peut juger de ce qui regarde chacun de nous en

47



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

particulier, selon létendue de ses connaissances. (Dorothée, VI. P. G., 88, 1689.)

La grace etla priére, cercle mystétieux. La grace nous fait prier, la priére obtient la grace.

Ces deux affirmations ne se contredisent pas.

Lorsque le feu du ciel (qui est la grace) descend dans 'ame, il léchauffe et par sa chaleur
divine il y forme et allume la priere, laquelle étant allumée et sélevant jusqu’au ciel, elle en
fait descendre de nouveau ce méme feu céleste dans notre 4me, comme il arriva le jour de
la Pentecote. (Clim., XXVIIIL, 49. P. G., 88, 1137.)

« Demandez la grace ! demandez la foi ! » Cest le conseil donné a ceux qui se plaignent
de manquer de lumiére ou de force. « Mais, pourrait-on objecter, si je puis prier sans la
grice, jai déja en priant la grace que je demandé. » Il nest pas difficile au théologien de
donner la réplique pertinente, mais celui qui arguerait ainsi d'un prétendu cercle vicieux,
montrerait qu’il se défend contre leffort qui lui est demandé ; il aurait surtout besoin d’'un
rappel a la simplicité, a la parfaite droiture dans la marche vers le bien et la lumiére, a la

vraie philosophie pratique qui trouve la vérité par la vertu.

La nécessité continuelle du secours divin est proclamée par la priére continuelle : « Deus

in adjutorium! »

Lobjet donc que vous devez continuellement proposer pour vous tenir toujours dans la
présence et dans le souvenir de Dieu, est le verset des Psaumes : « Mon Dieu, venez 8 mon
aide ; hitez-vous, Seigneur, de me secourir !» Ce nest pas sans grande raison que ce verset
a été choisi particulierement de toute I'Ecriture Sainte. Car il est propre pour marquer tou-
tes les affections et les dispositions différentes dont notre ame est susceptible, et il convient
admirablement a tous les états et a toutes les tentations différentes auxquelles nous som-
mes exposés en cette vie. On y voit I'invocation de Dieu contre toutes sortes de dangers,
I’humilité d’une sincere confession, la vigilance que produit une frayeur et une crainte con-
tinuelle, la considération de notre fragilité, lespérance détre exaucé et une confiance toute
chrétienne en la bonté de Dieu, qui est toujours prét a nous secourir. Car celui qui invoque
sans cesse son protecteur se rend des la un témoignage assuré qu’il lui est toujours présent.
Enfin on y voit le feu d'un amour divin, une humble appréhension des pieges qui nous en-
vironnent, une crainte des ennemis qui nous assiégent nuit et jour, dont 'ame reconnait

quelle ne se peut délivrer que par le secours de celui quelle invoque.

Ce verset est un mur invincible, et pour me servir des termes de I'Ecriture, une cuirasse
et un bouclier impénétrables pour tous ceux qui sont tourmentés des démons. Celui qui
est dans la paresse ou dams la tristesse et lennui et qui est accablé de chagrin, trouve dans
ces paroles un remede salutaire en y considérant que celui qu’il invoque est témoin de tous
ses combats et qu’il ne séloigne jamais de ceux qui le prient avec une humble confiance.

Lorsque tout nous semble réussir heureusement pour notre salut et que notre coeur est dans

48



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

une pleine joie, ces paroles saintes nous avertissent de ne nous pas élever et de ne nous point
enfler d'un bonheur, que nous protestons que Dieu seul peut conserver comme cest lui seul
qui le donne, en le priant non seulement de nous aider mais de se huer meétre de le faire.
Ainsi, dans quelque nécessité que nous nous trouvions, cette priére nous sera toujours tres
avantageuse et méme nécessaire. Car celui qui désire que Dieu l'aide toujours et le secoure
en toutes rencontres, lui témoigne assez comme ce secours lui est nécessaire, non seulement
dans l'adversité mais dans la prospérité rhéme, afin qu’il le délivre de la premiére, et qu’il le
conserve dans la seconde, étant tres persuadé que la faiblesse de '’homme ne peut subsister

sans Dieu hi dans les biens ni dans les maux de cette vie.

Je me trouverai quelquefois attaqué de la gourmandise, je désirerai dans le désert des
viandes que le désert ne produit point, et dans les plus affreuses solitudes je sentirai lodeur
des viandes les plus délicates qui se servent sur la table des rois; je verrai méme que je suis
entrainé a en désirer dé semblables, que puis-je mieux faire alors que de dire : « Mon bleu,
venez a mon aide... » Je serai d'autres fois tenté de prévenir I'’heure du repas, et je sens mon
coeur percé de douleur dans la violence qu’il me faut faire pour ne pas passer les bornes
ordinaires clans le manger, que puis-je faire dans cette peine que de crier avec larmes et
gémissements : « Mon Dieu, venez a mon aide... » Les révoltes de la chair nobligeront
quelquefois a des jetines plus séveéres et a une abstinence plus rigoureuse qu’a lordinaire,
mais la faiblesse de mon estomac ne me le permettra pas. Que me reste-t-il alors pour étre
ferme dans ma premicére résolution, ou pour obtenir au moins que ces ardeurs de la chair
se passent sans ce remede violent d’'une abstinence si rude, sinon de prier avec ardeur : «

Mon Dieu, venez a mon aide... »

Quelquefois lorsque pour arréter mon coeur qui se dissipe, je voudrai m’appliquer a la lec-
ture, je sentirai un mal de téte qui mempéchera de passer outre, ou le sommeil m'accablera,
et je serai pressé de dormir dés les neuf heures du matin; si je leve la téte pour me forcer
de lire, elle retombera aussitot sur mon livre, je passerai ou je préviendrai le temps destiné
au repos; la violence du sommeil que je ne puis vaincre me fera entrecouper les psaumes
et les priéres solennelles de nos assemblées. Que ferai-je en cet état, sinon de crier a Dieu

du fond du coeur : « O Dieu, venez a mon aide... »

Quelquefois la vaine gloire et l'orgueil taicheront de mélever, et je sentirai dans mon esprit
quelque secrete complaisance, en pensant a la tiédeur et a la négligence de mes freres ; com-
ment puis-je repousser une tentation si dangereuse, que de dire avec une grande contrition
de coeur : « O Dieu, venez a mon aide... » Si je vois que la miséricorde de Dieu a abaissé
mon orgueil, et qu’il m’ait fait par une continuelle componction de coeur, acquérir le pré-
cieux trésor d’'une simplicité et d'une humilité chrétiennes, de quel moyen me servirai-je
pour empécher que cet orgueil ne me terrasse plus, que la main du pécheur ne vienne plus

mébranler, et que [élevement qui nait méme de cette victoire ne me fasse une plaie bien

49



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

plus mortelle, sinon de crier de tout mon coeur : « O Dieu, venez a mon aide... »

Que le sommeil tous les jours vous ferme les yeux dans la considération de ces paroles
saintes, jusqua ce que votre ame en soit tellement possédée, quelle sen souvienne méme
pendant la nuit. Que ce soit la premiére chose qui avant toute autre pensée vous vienne
dans lesprit le matin a votre réveil. Quelle vous fasse en sortant du lit mettre les genoux
en terre, et vous conduise ensuite d’action en action dans tout le cours de la journée. Enfin,
qu’a toute heure et en tout temps ce verset vous accompagne partout. (Coll., X, 9. P. L., 49,
832.)

CHAPITRE III SOLITUDE ET DEPOUILLEMENT
I. — Solitude.

Sous réserve de retour offensif, la tactique de ceux qui ont reconnu leur ennemi dans le
monde, cest la retraite, la fuite dans le silence. « Arséne! fuge, tace ! » Voila la consigne qui

a ouvert les écoles du désert.

Les Egyptiens n'avaient pas a faire un long voyage pour trouver avec I'isolement, le calme
et la liberté de 'Ame. Partout le désert était proche. Dans la Haute-Egypte les falaises qui
ferment la vallée effraient dans les anciens tombeaux des retraites stres. A peu de distance
de Lycopolis, Jean sétait fait murer dans sa vaste grotte. Se tenant a une petite fenétre, il

donnait audience aux pélerins.

Nous avons dautres modeles de reclus, comme Thais, comme Maris et Salaman que se

disputent les villages de Mésopotamie.

Sont encore loin du monde et comme dans un désert les habitants des petits mondes
monastiques. Groupés par centaines dans une enceinte relativement étroite, ils pratiquent

le recueillement.
Nos maitres reviennent souvent sur la comparaison entre 'anachoréte et le cénobite.

Lanachorete vit tout seul, le cénobite vit en compagnie d’autres ascetes, soumis aux lois

et reglements du monastere.

Cassien se plaint que de son temps les anachoreétes étaient, plus que les cénobites, exposés
ala dissipation. Nous ne sommes pas alarmés par [étendue des manquements qu’il déplore;
un exhortateur spirituel est naturellement laudator temporis acti. Déja Antoine dénongait

le relachement qui commengait a s'introduire.

Nous imaginons cependant les dangers du désert peuplé dascetes, les tentations plus fré-
quentes de quitter la cellule, les visites colorées du motif de charité ou dédification, les

fugues vers les villages sous prétexte de zéle.

50



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Les cénobites peuvent étre de meilleurs solitaires. Leur chambre deviendra leur ermitage,

cella continuata dulcescit, dira Thomas a Kempis.

Ce qui fait le solitaire, cest 'amour du silence. Le cénobite peut y exceller. Les anciens le
recommandent comme le moyen déviter les pertes de temps et les médisances; ils recon-

naissent aussi sa vertu formative, il apprend a mesurer et a controler les paroles.

Aussi le moine qui aura acquis cette maitrise pourra aller dans le monde, si la charité

lappelle, sans crainte pour sa ferveur.

Sur les bacs qui traversent le Nil se trouvent des moines de différentes valeurs. Ils ne
sont pas tous comme ceux que désigne Macalre, étables sans portes ni fenétres exposées
aux maraudeurs. Le moine qui, voyageant, sait garder le silence et parler a propos reste

solitaire en tout endroit, disait I'abbé Lucius.

Invitation a la vie solitaire. Tous ceux qui sont appelés a une vie spirituelle sentendent
adresser la parole « Egredere.. Sors... quitte la compagnie des hommes. Sans la retraite il

n’y a pas de vraie conversion.

En séloignant des hommes on sapproche de Dieu.

Arséne étant encore a la cour’

, comme un jour il disait dans sa priére : « Seigneur,
apprenez-moi ce que je dois faire pour me sauver », il entendit une voix qui lui dit : «
Arsene, fuis la compagnie des hommes et tu te sauveras. » Lorsqu’il fut dans le désert,
faisant la méme pricére, il entendit encore une voix qui lui dit : « Arseéne, fuis les hommes,
garde le silence, et demeure dans le repos, car ce sont la les premiéres choses qu’il faut

faire pour se sauver et ne point pécher. » (Pélage, n, 3. P. L., 73, 858.)

Cest aux seuls athlétes qui combattent dans la carriére de Jésus-Christ, que sadressera
désormais notre discours, selon Jordre que nous avons cru devoir suivre dans cet ouvrage,
puisqu’ainsi que la fleur précede toujours le fruit, de méme la retraite du monde soit quelle
soit de corps, cest-a-dire de changement de demeure, soit quelle soit seulement desprit
et de volonté, précede toujours lobéissance. Car cest sur ces deux vertus comme sur deux
ailes dor, que I'ame sainte séleve avec ardeur vers le ciel. Et cest peut-étre delles que celui

qui était inspiré par le Saint-Esprit chantait dans ses airs si doux et si agréables : « Qui me

9 Arséne, trés considéré a la cour, Théodose lui confia léducation d’Arcadius et d’Honorius ; il y consacra une
dizaine d’années. Vers 394, il avait environ quarante ans, il renonce au monde et va en Egypte. Il a vécu a
Scété, puis pres de Memphis et encore dans la Basse-Egypte. Il a formé des disciples. Ce qu'ils ont le plus

remarqué cest son amour du silence et de la priére.

51



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

donnera des ailes pareilles a celles de la colombe, afin que je puisse voler par l'action, et me

reposer par la contemplation et 'humilité?» (Clim., IV, 1. P. G, 88, 678.)

Le nouveau Paradis Terrestre. Dans ces déserts ot lon est heureux aussitot que lon com-
mence de sy établir, on ne médite que les choses qui regardent le royaume de Dieu, on ne
se met en soin, et on ne soccupe que des biens de Iéternité. On sentretient avec les foréts,
avec les montagnes, avec les fontaines, avec le silence, avec le repos, avec la grande et par-
faite solitude ol lon se voit, mais principalement avec Dieu que lon cherche et que lon
regarde toujours dans toutes ces choses. La demeure de ces solitaires est exempte de tou-
tes sortes de tumultes et de troubles. Leur 4me est délivrée des infirmités et des passions
communes. Elle est dégagée de tout ce qu’il y a de matériel et de terrestre; de tout ce qui
pourrait l'appesantir et l'attacher a la terre. Elle est plus pure que lair le plus transparent et
le plus subtil. Enfin, leurs occupations sont celles ot était Adam dans le commencement et
la pureté de son origine, et avant que d’avoir péché, lorsqu’il nétait environné que de gloire,
lorsqu’il avait une entiere liberté de sentretenir avec Dieu, et qu’il habitait cette région, ou
il possédait en abondance tout ce qui pouvait le rendre heureux. Car, en quoi pourrions-
nous trouver que ces saints anachoretes soient dans un état inférieur a celui dans lequel
était le premier homme, lorsque Dieu Iétablit dans le paradis avant sa désobéissance, pour
y étre occupé d’une manieére convenable a sa condition? Il navait alors aucune inquiétude
ni aucun soin pour les nécessités de cette vie ; et les solitaires en sont pareillement dégagés.
Il parlait a Dieu avec une conscience pure, et les solitaires ont un semblable bonheur. Mé-
me jose dire qu’ils ont une liberté d’autant plus grande de traiter avec Dieu que nen avait le
premier homme, qu’ils sont dans un état ol ils jouissent d'une grace plus grande que nétait
la sienne, par Iépanchement et la libéralité de I'Esprit-Saint. (Chrys., Hom. 69 in Math. P.
G., 57, 643.)

Pressante exhortation de Jérome a Héliodore. Or puisque ce discours est venu jusqu’ici
a travers un si grand nombre décueils, et que mon faible esquif, apres avoir passé tant de
rochers blanchissants décumé, est arrivé en pleine mer, il faut que je déplie les voiles, et
quiapres étre sorti de ces questions si difficiles a déméler, j’imite les cris de joie des pilotes
en chantant : O désert, que les fleurs de Jésus-Christ remplissent d'un émail si agréable ! O
solitude qui produit des pierres précieuses, dont nous voyons dans 'Apocalypse que la ville
du Grand Roi est batie. O pays inhabité, ou Dieu habite plus quen nul autre ! Que faites-
vous, mon cher frere, dans le monde, vous qui étes plus grand que tout le monde? Lombre
des maisons vous couvrira-t-elle encore longtemps? Et demeurerez-vous encore longtemps
enfermé dans la prison de ces villes toutes noires de fumée. Croyez-moi, je vois je ne sais
quelle lumiere que vous ne voyez point, et je prends plaisir en me déchargeant du fardeau
pénible ,de ce corps, de menvoler dans un air plus clair et plus pur. La pauvreté vous fait-

elle peur? Mais Jésus-Christ nomme les pauvres bienheureux. Appréhendez-vous le travail?

52



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Mais nul athléte nest couronné qu'apres avoir été couvert de sueur et de poussiere. Etes-
vous en peine de votre nourriture? Mais la foi né redoute point la faim. Craignez-vous de
meurtrir votre corps affaibli de jetines, en couchant sur la terre dure? Mais Notre-Seigneur
y est avec vous. Une téte mal peignée et pleine de crasse, vous donne-t-elle de 'horreur?
Mais promenez-vous en esprit dans le paradis, et toutes les fois que vous vous y éléverez
par vos pensées, vous ne serez plus dans le désert. Vous fachez-vous de voir que manquant
daller aux bains, votre peau seche et devient rude? Mais celui qui a été une fois purifié par
la grace de Jésus-Christ dans leau du baptéme, n’a plus besoin de se laver, et TApdtre vous
dit en un mot pour répondre a toutes vos difficultés : les souffrances de ce siecle ne sont
pas dignes détre comparées a la gloire qui nous attend, et dont nous jouirons dans l'autre.
(Hier., Ep. 14. P. L., 22, 353.)

Trois renoncements. Il faut que je vous parle maintenant des choses auxquelles Ion doit
renoncer. La tradition de nos Péres, et lautorité de I'Ecriture nous apprennent qu'il y a trois
sortes de renoncements que chacun de nous doit travailler de faire de toutes ses forces.
Le premier est de rejeter tous les biens et toutes les richesses de ce monde. Le second de
renoncer a nous-mémes, a nos vices, a nos mauvaises habitudes, et a toutes les affections
déréglées de lesprit et de la chair, et le troisieme de retirer notre coeur de toutes les choses

présentes et visibles, pour ne l'appliquer qu’aux éternelles et aux invisibles.

Dieu nous apprend a faire tout ensemble ces trois sortes de renoncements, par ce qu’il
dit d’abord & Abraham. « Sortez'?, lui dit-il, de votre terre, de votre parenté, et de la maison
de votre pere, cest-a-dire, quittez les biens de ce monde, et toutes les richesses de la terre.
Sortez de votre vie ordinaire, et de ces inclinations mauvaises et vicieuses qui sattachant a
nous par notre naissance et par la corruption de la chair et du sang, se sont comme natu-
ralisées, et sont devenues comme une méme chose avec nous-mémes. Sortez de la maison
de votre peére, cest-a-dire, perdez la mémoire de toutes les choses de ce monde, et de tout

ce qui se présente a vos yeux. » (Coll,, III, 6. P. L., 49, 564.)

Lattrait du désert. «Nous devons choisir les lieux des déserts les moins pourvus de con-

solations humaines... » (Clim., VII, 101.)

Ainsi pensaient les premiers solitaires de la fameuse vallée de Nitrie. Pour désigner leur
solitude nous préférerions au mot de vallée le mot arabe de ouadi qui nest pas associé a
la vue de la verdure ou a une sensation de fraicheur. Le ouadi de Nitrie noffrait pas un
séjour agréable. Cependant lorsque les moines furent plus nombreux a Nitrie, les plus ver-

tueux se réfugierent dans le profond silence de Scété et des Cellules, loin des commodités

104 Le croirez-vous, mes fréres, que toute la doctrine de évangile, toute la discipline chrétienne, toute la
perfection monastique est renfermée dans cette seule parole : Egredere, Sors? » Bossuet, Panégyrique de

saint Benoit.

53



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

et des soulagements, que l'on trouvait dans une importante agglomération de moines et de

pelerins.

Nous devons choisir pour nous retirer les lieux des déserts les moins pourvus de consola-
tions humaines, les moins exposés a la vaine gloire, les moins célebres, et les moins célebres
des hommes, autrement nous nous envolerons du monde comme des oiseaux emportant
avec nos pussions. (Clim., III, 14. P. L., 88, 666.)

Le lieu auquel saint Macaire!! demeurait sappelait Scété. Il est situé dans un trés vaste
désert, et distant des monastéres de Nitrie dautant de chemin quon peut en faire en un
jour et une nuit. Il n'y a pas le moindre sentier qui y conduise, ni aucune remarque quon
puisse faire sur la terre pour y arriver, mais on n'y va quen observant le cours des astres. On
y trouve rarement de leau; et lorsquon en rencontre elle est de trés mauvaise odeur et sent
comme le bitume; mais le gotit nen est pas désagréable. I y a des solitaires d'une éminente
perfection, un lieu si épouvantable et si affreux ne pouvant étre habité que par des hommes
qui embrassent une vie parfaite, et dont le courage et la constance sont a [épreuve de toutes
choses. Ils sont trés affectionnés a la charité. (H. M., 19. P. L., 21, 453.)

Il y a un autre lieu dans le profond du désert, distant denviron dix milles de Nitrie; lequel
porte le nom de Cellules a cause du grand nombre qu’il y en a, dispersées de ¢a, de la, et
toutes séparées les unes des autres. Cest la que se retirent ceux qui, apres avoir été instruits
dans les choses spirituelles, quittent leur habit, et se résolvent a mener une vie plus solitaire
et plus cachée. Car ce désert est tres grand, et lespace qui est entre les cellules est tel, que

lon ne saurait ni se voir, ni méme sentendre.

Il n’y a qu’un solitaire en chaque cellule. Le silence et le repos sont trés grands entre eux;
et ils se trouvent seulement le samedi et le dimanche tous ensemble dans léglise ou ils
se voient comme s'ils revenaient du Ciel dans la terre, Que si quelqu'un manque en cette

assemblée, ils connaissent par la qu’il faut que quelque indisposition lait arrété dans sa

"Le nom de Macaire qui est porté par plusieurs des héros des Vitae Patrum, a été illustré par Macaire
I'Egyptien et Macaire I'Alexandrin. Ce dernier est aussi le citadin. Les habitants de la grande ville hell¢-
nisée se distinguaient des fellahs de I'intérieur. Cette différence dorigine as semble pas avoir entrainé une
différence de doctrine ni méme de vie entre les deux Macaires. Cest du citadin que sont rapportées en dé-
tail les plus grandes prouesses. De IEgyptien on a retenu, avec le souvenir de sa vie pénitente, des traits de
charité et de douceur. Dautre part l'Alexandrin était plus gai et de conversation plus agréable. Ils ont vécu

vers le méme temps. LEgyptien est arrivé au désert vers 330 et 'Alexandrin cinq ans aprés.

54



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

cellule, et tons le vont visiter, non pas ensemble, mais les uns apres les autres ; et sils ont
quelque chose qu’ils jugent lui pouvoir étre agréable, ils la lui portent. Cest le seul sujet
par lequel on ose troubler leur silence et leur repos ; si ce nest quil y en ait de capables
d’instruire les autres par leurs paroles, et de les consoler et fortifier par leurs discours, ainsi
que par une huile céleste, de méme quon huile les athlétes qui vont entrer dans la carriere.
Il'y en a plusieurs dentre-eux qui viennent de trois ou quatre milles loin a Iéglise, tant leurs
cellules sont éloignées les unes des autres, et leur charité est si grande, et l'affection qui les
unit, non seulement entre eux, mais généralement avec tous les solitaires, est si extréme,
qu’ils font le sujet de l'admiration et lexemple de tout le monde. Que s’ils apprennent que

quelqu’un veut demeurer avec eux, chacun lui offre sa cellule. (H. M., 22. P. L., 21, 444).

Les Reclus La retraite de Jean, le grand propheéte et thaumaturge, était a peu de distance

au-dessus de la grande ville de Lycopolis.

Salaman a trouvé sa retraite dans un village ; sa maisonnette en briques de boue séchées

au soleil ne se distingue des autres demeures que par I'absence de portes et de fenétres.

Dans ce désert de la Thébaide!? qui est proche de Lycopolis'?, jai vu Jean, cet homme
si excellent, lequel demeurait sur une roche d'une montagne fort rude et fort élevée. Il
était difficile d'y monter, et lentrée de sa cellule était fermée et bouchée de telle sorte, que
depuis qu’il y avait établi sa demeure a I'age de quarante ans, jusqua celui de quatre-vingt-
dix ans qu’il avait lorsque nous le vimes, personne n’y était entré : mais il se laissait voir
seulement par une fenétre a ceux qui venaient vers lui, qu’il édifiait par ses entretiens de la
parole de Dieu, ou Ies consolait par la sagesse de ses réponses sur les peines qu’ils avaient
en lesprit et sur les doutes qu’ils lui proposaient. Nulle femme n’a jamais été le voir, et les
hommes méme n'y allaient que rarement et en certains temps. Il permit que lon batit au
dehors une cellule assez raisonnable pour y faire reposer ceux qui le venaient trouver des
pays fort éloignés. Mais lui, étant seul avec Dieu seul dans la sienne, ne cessait jour et nuit
de sentretenir avec lui et de lui adresser ses priéres, acquérant ainsi par une entiére pureté
desprit ce divin bonheur qui est si fort élevé au-dessus de nos pensées. Car plus il séloignait
des soins de la terre et des entretiens des hommes, et plus Dieu sapprochait de lui, ce qui
rendit son 4me si éclairée qu’il obtint de Notre-Seigneur non seulement de connaitre les

choses présentes, mais aussi de prédire les futures, et il lui a accordé si manifestement le

2Le nom de Thébaide est trés communément employé de maniére a induire en erreur sur la géographie
monastique. On entend désigner par la les lieux les plus retirés o1 se sont réfugiés les grands anachorétes, et
on lemploie en place des noms de Nitrie, de Scété, des Cellules qui se trouvaient en Basse-Egypte, bien loin
de la Thébaide. Par contre cest dans la Thébaide et dans la Haute-Egypte que se sont établis et développés
les monasteres réguliers. Si 'on sen tient a la division simpliste entre Haute et Basse-Egypte, on peut dire

que la Haute-Egypte et la Thébaide ont été la patrie du cénobitisme et la Basse-Egypte celle des anachorétes.
BLycopolis est aujourd’hui Assiout, chef-lieu de Moudirieh et la ville la plus peuplée de la Haute-Egypte. La

réputation de Jean, comme celle d’Antoine, sétait répandue dans 'Empire. Théodose le consultait.

55



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

don de prophétie, que les habitants de la ville ou il était et ceux de sa méme province ne
furent pas les seuls qu’il informa de l'avenir sur les demandes qu’ils lui proposérent. Mais
il prédit souvent a lempereur Théodose les événements de ses guerres et les moyens qu’il
devait tenir pour remporter la victoire sur les tyrans, comme aussi toutes les irruptions
que les barbares devaient faire sous son régne dans les provinces de lempire. (H. M., 1. P.
L., 21.391.).

Salaman naquit dans un bourg appelé Capersane, qui est sur le bord de 'Euphrate, du
coté de loccident et ayant résolu de passer sa vie dans la retraite, il senferma dans une petite
maisonnette d'un autre bourg qui est de l'autre c6té de leau, dont il boucha les fenétres et
toutes les portes, et il recevait a une seule fois, par un trou qu’il faisait sous terre, de quoi
se nourrir toute I'année sans parler jamais a qui que ce fit; ce qu’il a continué encore tres

longtemps.

[évéque de la ville dont ce bourg dépend, sachant quelle était sa vertu, résolut de le faire
prétre, et étant dans sa petite maison par une ouverture qu’il y fit faire, il lui parla assez
longtemps des graces dont Dieu le favorisait. Mais ne pouvant tirer un seul mot de lui, il se

retira et fit reboucher cette ouverture.

Quelque temps apres, les habitants du bourg oit il était né, ayant de nuit passé le fleuve
percerent sa maisonnette et l'ayant enlevé sans qu’il t¢moignat ni s’y opposer ni y consentir,
ils le meneérent dans leur bourg ou, des le lendemain matin, ils lui batirent un logement
semblable au sien et I'y enfermerent, ce saint homme demeurant toujours dans le silence
sans dire une seule parole a qui que ce ftit. A quelques jours de la les habitants du bourg ot
il demeurait auparavant vinrent aussi de nuit, rompirent la maison et le remmenerent dans
leur bourg, sans qu’il fit non plus aucune résistance ni aucun effort pour demeurer, ni sans
témoigner aussi de vouloir bien sen aller tant il paraissait véritablement mort au monde,
et pouvoir dire avec 'Apotre : « Je suis attaché a la croix avec Jésus-Christ. Je vis non pas
moi, mais cest Jésus-Christ qui vit en moi ; ce que je vis maintenant dans ce corps mortel,
cest par la foi que jai au fils de Dieu qui m’a aimé jusqu’a donner pour moi sa propre vie. »
Voila quel fut ce grand saint. Car ce peu de paroles suffisent pour faire connaitre quel il a
été durant tout le cours de sa vie, et apres avoir recu sa bénédiction, jécrirai celle d’'un autre.
(Theod., 19.P. L., 74, 81.)

Les habitants des profondes solitudes n'avaient pas tous les mémes occupations. Certains
donnaient beaucoup de temps aux travaux des champs et un séjour prolongé dans la cellule
leur était a charge. Le genre de vie et les distances indiqués par Cassien font penser a des

solitaires habitants les collines ot sétaient fixés Paul et Antoine, entre le Nil et la Mer Rouge.

56



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Les pluies y sont moins rares que dans les autres déserts d’Egypte et la culture est plus
rémunératrice. On imagine aisément que ces moines agriculteurs eussent peu de penchant

au régime cellulaire. Un trappiste et un chartreux ont des vocations différentes.

Par la préférence donnée a la contemplation se distinguent les grands maitres de Scété et
de Nitrie.

Chacun donc demeurant dans une si exacte retraite, accomplira parfaitement ce que le
prophete Habacuc exprime de la sorte : « Je demeurerai ferme sur mes gardes, et je ferai
sentinelle, afin de voir ce qui parlera en moi, et ce que je répondrai a celui qui me reprend.

»

Pour savoir jusqua quel point cela est pénible, il en faut juger par lexpérience de ceux
qui demeurent dans la solitude de Calame, ou autrement de Porphyrion. Vous savez que
ces solitaires sont encore plus éloignés de toutes les villes, que ceux qui sont dans le désert
de Scété, et qu’il leur faut faire sept ou huit jours de chemin dans une vaste solitude avant
que de pouvoir arriver a leurs cellules. Néanmoins parce qu’ils soccupent a l'agriculture et
qu’ils ne se tiennent pas renfermés chez eux, ils sont tout surpris lorsqu’ils viennent dans
ces lieux sauvages ou nous sommes, et dans la solitude de Scété. Ils se trouvent agités de
tant de pensées, et tourmentés de tant d’inquiétudes, quon les prendrait pour des person-
nes nouvellement converties, qui nauraient jamais fait aucun exercice de la vie solitaire. Ils
ne sauraient demeurer dans la cellule, dont le repos et le silence leur est insupportable, et
ils 'y sont pas plutot qu’ils pensent a en sortir, étant agités de troubles comme des novices
sans expérience. Car ils ne se sont point étudiés a apaiser les mouvements de leur coeur, et
a calmer les tempétes de leurs pensées par un soin continuel, et par une application per-
sévérante et infatigable, parce quen soccupant tous les jours aux travaux de la campagne,
leur esprit sest accoutumé dans ce grand air a suivre les mouvements de leur corps ; et cette
liberté de leurs actions et de leurs regards, a produit aussi la dissipation de leurs pensées.
Clest pourquoi ils ne sapergoivent pas méme de cette instabilité de leur ame, et ils ne peu-
vent retenir cette légéreté qui leur est devenue comme naturelle. Lorsqu’ils se voient dans
une cellule, la mortification de lesprit et le silence continuel quon y doit garder, leur de-
viennent entierement insupportables; et au lieu quauparavant ils étaient infatigables dans
tous les travaux de la campagne, ils se lassent de ne rien faire, et rien ne leur parait plus
pénible que ce long repos. (Coll., XXIV, 4. P. L., 49, 1189.)

Méme aux professionnels de la vie hérémitique ces journées paraissaient parfois longues,
et les prétextes de sortir soffraient nombreux, comme celui de vaincre une tentation, de

faire oeuvre charitable et apostolique.

Lors donc que le petit nombre des anachoretes nous laissait dans une grande liberté et

nous attirait en quelque sorte en nous offrant toute létendue d’un vaste désert, lorsqu’une

57



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

retraite profonde nous rendait plus susceptible de ces communications ineffables avec Dieu,
sans en étre divertis, comme nous avons été depuis, par les fréquentes visites de nos freres,
qui nous jetaient dans des embarras infinis pour ne pas manquer a 'hospitalité, javoue
que jai aimé la paix du désert et que jai embrassé avec un désir et un amour insatiable
une vie que je compare a celle des anges. Mais lorsque le désert se peupla et que la soli-
tude auparavant si vaste se trouva comme resserrée et que ce changement non seulement
refroidissait en nous le feu de la contemplation, mais nous embarrassait méme lesprit du
soin des choses temporelles, jai mieux aimé la vie du monastére et macquitter de tous ses
devoirs le mieux qu’il métait possible, que de demeurer dans une profession si sainte et si
relevée et d’'y mener une vie languissante et toujours inquiétée du soin des nécessités tem-
porelles, afin que si je nai plus cette grande liberté que me donnait autrefois la solitude, je
me console au moins d’accomplir le précepte de I'Evangile, en ne me mettant point en pei-
ne du lendemain et que la perte que je fais d’un coté de cette contemplation si sublime soit
récompensée en ce lieu par le mérite et par 'humilité de lobéissance. Car cest une grande
misere de faire profession d’'un état et de ne sy rendre jamais parfait. (Coll., XIX, 5. P. L.,
49,1293.)

Et il ne faut pas sétonner que la retraite soit si insupportable a ces personnes, parce que
leurs pensées étant resserrées et comme en prison dans un lieu si étroit,elles sen trouvent
tout accablées. Mais lorsqu’ils sortent de leur cellule pour aller a la campagne, elles sortent
aussi en foule, et courant comme des chevaux indomptés elles se répandent dans tous les
objets qui se présentent. Lorsque lesprit se délivre ainsi de cette contrainte et de cette géne
ou il était, il trouve d’abord dans cette liberté apparente une courte et une triste satisfaction;
mais lorsqu’ils sont retournés dans leur cellule et que cette multitude de pensées y rentrant
avec eux se trouve comme captive dans un lieu si étroit cette inclination qu’ils ont a se dis-
siper et qu’ils ont fortifiée par une longue accoutumance, les tour-mente encore davantage
et les trouble toujours de plus en plus. Ceux donc qui ne peuvent pas encore, ou qui ne
veulent pas résister a leurs inclinations corrompues, se trompent étrangement, si lorsque
la paresse et le découragement leur fait la guerre dans leurs cellules, ils croient apaiser leurs
maux en sortant dans la campagne. Cette indulgence ne peut que leur étre cruelle; et ce
qu’il regarde comme un remede leur devient un mal encore plus grand. Ils ressemblent a
ces malades qui croient par un verre deau froide éteindre toute l'ardeur de la fievre qui les
brile, au lieu que ce rafraichissement passager allume encore davantage ce feu intérieur et
que ce plaisir dun moment est suivi d'une douleur bien plus grande. (Coll., XXIV, 5., P.
L., 49, 129.)

Aux ascétes de vertu moyenne, les monasteres, bien que les religieux y vivent les uns pres

58



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

des autres, oftre donc plus de garanties de recueillement.

Le moine est protégé par la cloture, méme si elle nest pas aussi stricte quau convent de

‘abbé Isidore, et par la regle du silence.

Nous vimes aussi dans la Thébaide le monastere si célebre de 'abbé Isidore, lequel est
trés spacieux et tout enfermé de murailles. Ceux qui y demeurent, y sont logés fort au
large. Il y a quantité de puits et de jardins qui ont abondance deau, des plants de toutes
sortes d’arbres et de fruits; et toutes les choses nécessaires pour 'usage de ces solitaires s’y
trouvent en telle abondance, que nul deux nest obligé den sortir pour aucun besoin que
ce puisse étre. Lun des plus anciens et des plus considérables par sa vertu demeure a la
porte du monastere, pour recevoir ceux qui désirent d’y venir, a condition de nen sortir
jamais, lorsqu’ils y sont une fois entrés, ce qui est entre eux une loi inviolable. Sur le sujet
de laquelle ce qu’il y a de plus a admirer, cest que ce nest pas cette nécessité qui les y arréte,
mais le bonheur et la perfection de la vie qu’ils ménent, lorsqu’ils y sont. Il y a proche de la
porte ou demeure ce vieillard une cellule destinée pour les survenants, dans laquelle il les
recoit et les traite avec beaucoup d’humanité. Celui qui avait alors cette charge, nous recut
donc de la sorte, et ne nous étant pas pertuis dentrer dans e monastére, nous apprimes de
lui I'heureuse vie que lon y passe. Il nous dit qu’il n’y avait que deux des plus anciens qui
eussent la permission den sortir et d’y rentrer pour distribuer les ouvrages qui procedent
des travail de ces solitaires, et prendre soin de leur apporter les choses dont ils ont besoin.
Que quant aux autres, ils demeuraient dans un tel silence, dans un tel repos, et soccupaient
tellement a Joraison et a tous les exercices religieux qu’ils étaient si éminents en vertu, qu’il

n'y en avait pas un seul qui ne fit quelques miracles. (H. M., 17. P. L., 21, 439.)

Le Silence. Laloi du silence chez les anachorétes. Un avis de Macaire.

La loi du silence en communauté. Douleur de Pacome en apprenant que la regle a été

violée a la boulangerie.

Saint Macaire l'ancien qui demeurait en Scété dit un jour aux solitaires : « Mes freres,
fuyez-vous-en aussitot que les messes sont dites. » Sur quoi 'un deux répondant : « Et ol
pouvons-nous fuir, mon pére, au-dela de ce désert? » Le saint mit un doigt sur sa bouche et
lui répartit : « Cest 1a que je dis qu'il faut fuir. » Puis en achevant ces paroles, il entra dans
sa cellule et ferma la porte sur lui. (Pélage, IV, 27. P. L., 73, 868.)

Saint PacOme sen retournant au monastére de Tabenne accompagné de Théodore'*, de

"“Théodore (+368) formé avec amour par saint Pacome. Orsisius, successeur de Pacome, se déchargea sur

lui du gouvernement empécha le relachement de la discipline, mais donna de nouveaux et heureux dévelo-

59



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Corneille et de plusieurs autres solitaires sarréta un peu en chemin, comme s’il etit voulu
consulter quelqu’'un d’une affaire secreéte, et connut en esprit quon avait négligé I'un des
ordres qu’il avait donnés dans le monastére dou il venait de partir, qui était qu’il avait com-
mandé aux fréres qui travaillaient a la boulangerie de ne dire rien d’'inutile en faisant les
pains que l'on offrait a 'autel, mais de méditer en eux-mémes des paroles de I'Ecriture Sain-
te. Il appela donc Théodore qui avait la conduite de cette maison et lui dit : « Allez-vous
en secretement et vous informez avec soin de ce que les fréres dirent hier au soir en faisant
les pains pour loffrande, et me faites savoir ce que vous en aurez appris. » Théodore ayant
exécuté cet ordre sur tout ce qui sétait passé, le rapporta au saint, qui dit : « Les fréres
croient-ils que les choses que je leur ai ordonné dobserver, soient des traditions humaines
et ne savent-ils pas que ceux qui par leur négligence méprisent le moindre des commande-
ments, se mettent au hasard de tomber dans de grands malheurs? Tout le peuple d’Israél
ne demeura-t-il pas dans le silence durant sept jours a lentour de la ville de Jéricho ? Et ce
terme étant passé, ne la prirent-ils a '’heure méme en sécriant tous d’'une voix, ainsi qu’il
leur avait été commandé, et faisant voir par la qu’ils navaient pas méprisé le commande-
ment de Dieu, encore qu’ils ne leussent recu que par la bouche d'un homme ? Que les fréres
apprennent donc a garder a l'avenir les ordres que nous leur donnons, ainsi que nous les
observons nous-mémes avec trés grand soin, afin que le Seigneur leur pardonne ce péché
de négligence. » (Vit. Pac., 42. P. L., 73, 266.)

Le silence et la lecture pendant les repas. La coutume que lon observe dans les monas-
téres, de faire quelque lecture spirituelle lorsque les fréres sont a table, nest point venue
des solitaires d’Egypte, mais de ceux de Cappadoce. Tout le monde sait que ce sont eux qui
ont établi ce réglement, non pas tant pour soccuper lesprit de pensées saintes que pour
arréter les entretiens superflus et inutiles, et encore plus particuliérement pour retrancher
toutes les contentions qui naissent durant le repas, et qu’ils ne pouvaient réprimer quen

cette maniere.

Les solitaires d’Egypte et entre autres ceux de Tabenne gardent alors un si grand silence
que dans un si grand nombre de fréres, il ne sen trouve pas un seul qui ose ouvrir la bouche
excepté celui qui a sous lui une dizaine de religieux. Et celui-la méme témoigne plus par
quelque signe que par des paroles les besoins qu’il y a d’apporter ou doter quelque chose
de la table. Ce silence est si religieux et si exact, que tous les solitaires ayant leur capuchon
abaissé sur leurs yeux pour leur oter la licence de se jeter curieusement de toutes parts, ils
ne voient que leur table et les viandes quon leur sert, sans que personne dentre eux puisse

voir ce qu'un autre mange ou combien il mange. (Inst., IV, 17. P. L., 49, 174.)

ppements a la congrégation.

60



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Savoir parler a propos. Quelques solitaires allant de Scété vers saint Antoine, montérent
dans un vaisseau ou ils trouverent un vieillard lequel ils ne connaissaient pas, qui s’y en
allait aussi. Etant assis, ils sentretenaient de I'Ecriture Sainte, de quelques traités des Péres
et des ouvrages de leurs mains. Sur quoi ce bon homme ne disait mot. Lorsqu’ils furent
arrivés, saint Antoine dit a ces solitaires : « Vous avez eu, mes fréres, une bonne compagnie
en voyage en rencontrant ce bon vieillard. » Et se tournant vers ce vieillard il lui dit : « Et
vous, mon Pére, vous en avez aussi trouvé une bonne en rencontrant ces bons fréres. » « I
est vrai qu’ils sont bons, lui répartit ce saint homme : mais il n’y a point de porte en leur
maison; et ainsi entre qui veut dans létable et emmene les bétes qui y sont. » Ce qu’il disait

parce qu’ils sentretenaient de tout ce qui leur venait en lesprit. (Pélage, IV, 1. P. L., 73, 864.)

Del'abbé Poemen : Il y en a qui semblent se taire et qui parlent néanmoins,toujours, parce
que leur coeur condamne les autres. Et il y en a qui parlent depuis le matin jusqu’au soir,
demeurant toujours dans le silence, parce qu’ils ne disent pas une seule parole qui nédifie

ceux qui les écoutent, et qui ne leur soit utile. (Pélage, X, 51. P. L., 73, 921.

Longin disait : « J’ai idée d’aller dans une terre étrangere. » Et Lucien : « Si tu ne gardes
pas ta langue, nulle part tu ne seras étranger; garde ta langue ici et tu seras comme en terre

étrangere. »

Autre idée de Longin : « Si jévitais de rencontrer les hommes ? » — Lucien : « Si tu ne
parviens a corriger ta maniere de vivre avec les autres, méme lorsque tu seras tout seul tu

ne pourras pas non plus te corriger. » (Pélage, X, 33. P. L., 73, 918.)

II. — Le dépouillement.

Ceux qui, ayant compris le bienfait d'une cure de silence, transportent leur vie au milieu
des champs et des bois, ne se sont pas mis a I'abri de tous les ennemis. Ils ne sont pas aptes
aux travaux de l'ascese s’ils emportent quelque chose avec eux, s'ils ont encore le moyen de
se procurer les commodités et les agréments de lexistence. « Nous tous qui nous avangons
pour combattre, dit saint Grégoire, nous avons devant nous les malins esprits. Mais les
esprits ne possédent rien au monde. Ils sont nus et nous devons étre dépouillés, nous aussi,
pour lutter avec eux. Celui qui, revétu de ses habits, lutte avec un adversaire nu sera vite

jeté a terre, car il lui offre une prisé facile.

Lapprenti ascete doit donc renoncer a tous ses biens et s'interdire lespoir de retrouver

61



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

une fortune. Le dépouillement complet est exigé des anachoreétes comme des cénobites. Au
novice qui vient détre admis dans le monastére on ne laisse méme pas ’habit qu'il porte
sur lui. Ces exigences paraitraient-elles excessives? Dirait-on qu'un programme de culture
morale qui débute ainsi ne peut intéresser quune catégorie particuliere? Cependant saint
Jean Chrysostome qui ne se perd pas en considérations théoriques présentait cette lecon
aux riches dAntioche : « Si quelqu'un de haute condition va visiter ces déserts, il voit d'abord

dans la pauvreté de ces solitaires tout ce qu’il y a de valu et de fastueux dans sa vie. »

La société qui souffre de tant de défaillances, d’infidélités, de rivalités, d’injustices crimi-
nelle, fruits de la cupidité, na-t-elle pas intérét a étudier la maniére quont les solitaires de

combattre et de vaincre cette funeste tendance?

On met au rang des moralistes les romanciers et les dramaturges qui étalent les conflits
entre 'honneur et le profit, l'amitié et I'argent. Mais donnent-ils une legon efficace? Les
tableaux de la défaite de la vertu dans tous les milieux ne laissent-ils pas 'impression d’une
force naturelle supérieure a la conscience, dont l'action se développe nécessairement. Les

critiques et les blames ne font-ils pas leffet de vaines protestations?

Au contraire lexemple de la répression énergique des convoitises entierement dominées,

rend leur force aux réclamations de la conscience.

Sans doute I'idéal de '4me sélevant et se maintenant au-dessus des cupidités peut étre
poursuivi au sein des richesses, mais il est facile de se laisser reprendre par le courant,
contre lequel il faudrait lutter, et ceux qui se laissent ainsi aller nosent savouer leur né-
gligence. Leurs excuses, leurs illusions, leurs aveuglements volontaires sont a lorigine de
nombreuses perversions du sens de la justice. Comment expliquer autrement les innom-
brables proces et conflits entre gens respectables? Chonnéte homme chatouilleux sur sa
réputation d’intégrité, sera averti par la rigueur du traitement suivi par les ascetes, et sera

incité a examiner la nature et la force des liens qui l'attachent a sa fortune.
Apres l'acte courageux du début la vigilance est encore nécessaire.

Les conséquences de cet abandon sont tempérées chez les cénobites par la charge qui
incombe au monastére de veiller a leur subsistance et a leur entretien, mais d’autre part
lascete qui vit seul dans sa grotte ne dépend de personne dans la disposition de son avoir,

si modique soit-il.

Les Péres ont bien discerné ces deux tendances que doit réprimer la pratique de la pau-
vreté volontaire, la propension a satisfaire ses désirs et a exagérer ses besoins, et I'instinct
du propriétaire, 'ambition de se sentir le maitre, de pouvoir dire : « Ceci est a moi. » IIs
distinguent le mérite de la pauvreté effective et des privations courageusement supportées,
et celui de la dépendance complete et continuelle. Ils ont connu des solitaires souftrant de

I'indigence qui préféraient garder leur petit bien, plutét que dentrer dans un cénobium ou

62



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ils ne manqueraient de rien, mais ot ils n'auraient rien a eux en propre.

Ces analyses au microscope ne peuvent-elles pas profiter a ceux qui prétendent faire de

leurs richesses un usage vertueux?

« Mon but, écrit Pallade au richissime Lausus, en lui présentant son recueil, cest quayant
la un memento vénérable et salutaire a I'ame... tu te débarrasses de toute convoitise dé-
raisonnable, et dautre part de toute ladrerie dans les choses nécessaires... Cest pourquoi

montre ton courage en nembrassant pas la richesse... Tu l'as réduite par tes aumones. »

A cet homme qui vivait dans le plus grand luxe et qui avait réuni dans sa magnifique de-
meure des meubles précieux et des merveilles de I'art, le présent de Pallade venait poser les
questions. « Lindigence a-t-elle sur tes revenus la part convenable? Au souci de tes intéréts
légitimes ne se méle-t-il aucune préoccupation aucune inquiétude, ton ame est-elle entiére-
ment dégagée et uniquement désireuse des biens invisibles, qui font la joie de 'ascete dans

son dénuement? »

Une conséquence du dépouillement est le rappel de lobligation du travail. « Nous n'avons
mangé gratuitement le pain de personne, mais nous avons travaillé jour et nuit de nos
mains. » Les anachoretes étaient pressés par la nécessité; ils sadonnaient le plus souvent a

la culture et a la sparterie.

Le cénobite ne doit pas se dispenser du travail en comptant sur les biens du monastere; il
devra étre appliqué a un métier. Dans la cloture ol habitent des centaines de moines, il y a
divers ateliers, des tailleurs, des charpentiers, des forgerons, des foulons, des tanneurs, des

cordonniers, cest une vraie cité ouvrieére.

Les moines vendaient le produit de leur travail ou allaient se louer, spécialement au temps
des moissons. On les prémunissait contre la tentation de sattacher a la petite somme qu’ils
recevraient. Ils ne devaient rien meure trop de c6té pour eux-mémes. Ils devaient laisser
sexercer la sollicitude de la Providence. Pior va plusieurs années de suite faire la moisson

chez un propriétaire qui ne le paie pas.
Par contre on nest pas dispensé de travailler par le fait que la subsistance est assurée.
Par le travail Thomme pécheur paye ses dettes a Dieu ; le travail est un exercice salutaire.

Il est aussi un remede a lennui et a la tristesse, cet ennemi moins violent mais plus nuisible

que d’autres.

Nous ne pouvons apprécier l'action des moines d’Egypte sur le progrés matériel de leurs
contemporains, mais ils ont donné lexemple de cette bienfaisante influence a ceux qui ont
défriché notre sol des Gaules, et ils ont affirmé la grandeur et la noblesse de la soumission

alaloi du travail.

63



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Dépouillement initial. Le premier pas vers la perfection exige une volonté déterminée.
On ne ménage pas la transition. Le candidat a la vie hérémitique ou cénobitique ne garde

rien de ce qu’il possédait.

Un jeune homme voulait renoncer au monde; plusieurs fois, déja hors de chez lui, il avait
été rappelé par des pensées daffaires, car il avait une fortune. Un jour étant parti, les dé-
mons lenvironnérent et firent lever un tourbillon de poussiere. Mais lui, se dépouillant

brusquement et jetant ses vétements a terre, senfuit tout nu jusquau monastere.

Dieu cependant se révéla a un vieillard et lui dit : « Va et regois mon soldat. » — Le
vieillard sétant levé, le rencontra tout nu, et ayant appris la cause de sa nudité, il lui donna
I'habit de moine. Et quand on venait questionner le vieillard sur les différentes manieres de
servir Dieu et que le discours tombait sur la pauvreté; « Allez donc a ce frere, disait-il, car

je ne suis pas parvenu au degré de son renoncement. »
L]
.« -

Un certain frere avait renoncé au siecle, il avait distribué ses biens aux pauvres, mais avait
gardé quelque argent pour lui. Il vint a Antoine et celui-ci ayant découvert cette réserve
lui dit : « Va au bourg, achete de la viande, mets-la en morceaux et dispose-les sur ton
corps tout nu. » Le frere l'ayant fait, les oiseaux et les chiens pour semparer de la viande
déchireérent ses membres a coup de dents, becs et ongles. Etant retourné auprés d’Antoine
et lui montrant son corps lacéré, le saint lui dit : « Ceux qui renoncent au monde et qui

retiennent de l'argent sont ainsi lacérés par les démons. » (Rufhin, 67, 68. P. L., 73, 772.)

Ceest pour ce sujet que l'on réduit celui quon admet au monastére dans un tel dénuement
de toutes choses, quon ne lui laisse pas méme I'habit qu’il a. On le conduit au milieu de
tous les freres assemblés ou, apres quon lui a 6té ses habits du monde, 'abbé de sa propre
main lui donne I'habit du monasteére, afin qu’il apprenne par cette cérémonie extérieure
que, non seulement il sest dépouillé de tout ce qu’il avait autrefois, mais qu’il sest méme
volontairement rabaissé a la pauvreté de Jésus-Christ, qu'il ne doit plus vivre a l'avenir d'un
bien qu’il rechercherait par I'art et par les voies du siecle, ou qu’il se serait réservé d’autrefois,
mais quil ne doit subsister que par la pure libéralité du monastere, dou il recevra comme
la solde en qualité de soldat, afin quen reconnaissant que cest de la qu’il doit attendre son
vétement et sa nourriture, et qu’il n'a plus rien de lui-méme, il joigne a cette pauvreté la
pratique de cette parole de 'Evangile qui lui commande de nétre point en peine du lende-

main : qu’il ne rougisse point de ségaler aux plus pauvres de ses fréres, dont Jésus-Christ

64



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

méme ne rougit pas de sappeler le frere, mais qu’il trouve au contraire toute sa gloire détre
au nombre de ses domestiques. (Inst., IV, 5. P. L., 49, 158.)

Si quelqu’un de haute condition ou qui soit dans quelque éminente dignité, va visiter ces
déserts, il voit d'abord la condamnation de tout ce qu’il y a de vain et de fastueux, dans
la pauvreté, la modestie et 'humilité de ces solitaires; de sorte que leur seule vue réprime
lorgueil des plus superbes et est une puissante correction aux personnes les plus incorrigi-
bles. (Chrys., hom. 70 In Math. P. G., 58, 654.)

Lermite, comme le monastere, peut avoir quelque bien, quelque réserve. Mais il est d'une
vertu supérieure de renoncer a une possession légitime, méme de se priver de la facilité
de faire laumone. Les saints affirment ainsi le mépris de l'argent dont les mondains devi-
ennent les esclaves; les victimes des injustices voient ainsi le monde condamné; le coeur
entierement détaché saffectionne a la pauvreté comme a la vertu qui l'unit au Souverain

Bien.

Labbé Daniel disait qu'un officier de lempereur ayant apporté a saint Arsene le testament
d’un sénateur de ses parents, qui lui laissait une grande succession, il voulut le déchirer. Sur
quoi cet homme se jeta a ses pieds pour le supplier de nen rien faire parce qu’il y allait de
sa téte. — « Comment a-t-il pu, dit alors le saint, me faire son héritier puisqu’il y a si peu
qu’il est mort et qu’il y a si longtemps que je le suis. » Il renvoya ainsi lofficier, sans vouloir

rien accepter de cette succession. (Pélage, VI, 40. P. L., 73, 808.)

Un homme de grande condition et qui ne voulait point étre connu, vint avec quantité
dlargent en Scété, et pria le prétre de ce désert de le distribuer aux solitaires. Sur ce qu'il lui
répondit qu’ils nen avaient pas besoin, cet homme qui voulait ardemment ce qu’il voulait,
ne se contentant pas de cette réponse, jeta cet argent dans une corbeille qui était a lentrée
de Iéglise et le prétre dit ensuite tout haut : « Que ceux qui en ont besoin en prennent! »
Mais pas un seul n'y voulut toucher, et plusieurs ne le regardérent pas seulement. Alors ce
bon prétre dit a ce seigneur : « Monsieur, Dieu a recu votre offrande; retournez-vous-en
chez vous en paix, et donnez cet argent aux pauvres. Ainsi il sen alla trés édifié. (Pélage, VI,
19.P. L., 73,891.)

65



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Il y avait un solitaire nommé Dorothée qui était prétre, et demeurait aussi dans une ca-
verne. Sa bonté était extréme, et ayant mené une vie irrépréhensible, il a été jugé digne du
sacerdoce, tellement qu’il administre les sacrements aux autres anachoretes qui sont enfer-
més comme lui dans une caverne. La jeune Mélanie, petite-fille de la grande Mélanie dont
je parlerai ensuite, lui envoya un jour cinq cents écus dor avec priére de les distribuer aux
freres. Mais ce saint homme en ayant seulement retenu trois écus, envoya le reste a Diocles,
anachorete qui était tres intelligent et d’'une admirable conduite, et dit a celui qui lui avait
apporté cet argent : « Mon frere Diocles est beaucoup plus sage que moi, et connait mieux
ceux qui ont besoin de secours. Cest pourquoi il peut tres bien distribuer cet argent; et
quant a moi, ceci me suffit. » (Héracl., 46. P. L., 74, 330.)

Un homme voulant mettre son argent entre les mains de 'abbé Agathon pour en disposer
comme il lui plairait, il le refusa, en disant que le travail de ses mains suffisait pour le nourrir.
Sur quoi l'autre insistant et le priant, que s’il nen avait point de besoin pour lui, il le prit
pour le distribuer aux pauvres, il lui répondit : « Jaurais doublement honte de le recevoir,
puisque pour ce qui me regarde, je nen ai point de besoin; et quen distribuant aux autres
le bien dautrui, je courrais risque détre tenté de vanité. » (Pélage, VI, 17. P. L., 73, 871.)

Prévoyance blamable. Les anciens Péres racontaient qu’il y avait un jardinier qui tra-
vaillant avec grand soin, employait a faire des aumdnes tout ce qu’il gagnait, et retenait
seulement pour lui ce dont il avait besoin pour vivre. Mais le démon lui ayant mis dans
lesprit d'amasser quelque argent pour se faire assister quand il serait vieux ou infirme, il
remplit d’argent une petite bouteille. Etant quelque temps aprés tombé malade, et sétant
fait un grand apostume a I'un de ses pieds, il donna inutilement tout ce qu’il avait amassé
a des médecins, dont I'un des plus habiles lui dit qu’il fallait de nécessité lui couper le pied.
Le jour ayant été pris pour cette opération, il rentra la nuit en soi-méme, et étant touché
de sa faute, dit avec beaucoup de larmes et de soupirs : « Souvenez-vous, mon Dieu, des
bonnes oeuvres que je faisais, lorsque travaillant dans mon jardin, je donnais tout ce que
je gagnais aux pauvres. » Il neut pas plus tot achevé ces paroles qu'un ange du Seigneur
apparut et lui dit : « Ol sont cet argent que vous aviez amassé, et cette confiance que vous
aviez? » Alors, connaissant encore mieux quelle était la grandeur de sa faute, il répondit : «
Jai péché, Seigneur, je le confesse : mais pardonnez-moi, s’il vous plait, et je n'y retournerai

jamais. »

Lange lui ayant ensuite touché le pied, il fut guéri au méme moment, et apres sétre levé de
grand matin, sen alla travailler dans son jardin. Le médecin étant venu a 'heure qui avait

été résolue avec tout ce qui était nécessaire pour lopération, lorsquoon lui dit qu’il était sorti

66



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

des le matin pour aller travailler dans le jardin, il en fut si étonné qu’il fut le trouver, et le

voyant labourer la terre, rendit grace a Dieu de ce mi-racle. (Pélage, VII, 21. P. L., 73, 892.)

Un solitaire ayant demandé a un saint vieillard : « Mon Pere, trouverez-vous bon que de
largent que jai recu de mon travail, jen retienne deux écus pour les besoins que je puis
avoir, a cause de mes infirmités corporelles? » Le serviteur de Dieu jugeant qu’il désirait
de retenir ces deux écus lui dit : « Vous pouvez les retenir. » Le solitaire étant de retour
dans sa cellule se trouva combattu en lui-méme, et disait : « Ce bon peére a-t-il approuvé ou
désapprouvé mon dessein ? » Il vint le retrouver ensuite, et lui dit : « Je vous en prie, au nom
de Dieu, mon pere, de me dire avec sincérité quel est votre sentiment touchant ces deux
écus dont je vous ai parlé, car je sens beaucoup de trouble et d’agitation dans mon esprit
sur ce sujet.» Le saint vieillard lui répondit : « Il est vrai que je vous ai dit de les retenir a
cause que jai reconnu que vous en aviez le désir; et je ne l'aurais pas fait sans cela, parce
quon ne doit pas réserver davantage dargent que ce dont on a besoin pour sa nourriture.
Votre espérance nest-elle fondée que sur ces deux écus que vous pouvez perdre? Et Dieu
na-t-il pas soin de nous? Mettez toute votre confiance en lui, et il ne vous abandonnera pas.
» (Pélage, VI, 22. P. L., 73, 892.)

Misérable condition de ceux qui ayant généreusement quitté leur fortune, se laissent re-

prendre par de petits objets.

Cest par le défaut de cette application continuelle & notre premier dessein, qu'il arrive
quelquefois que des personnes qui avaient quitté sans peine de grandes richesses et de gran-
des terres, se mettent en colere ensuite pour une aiguille quon leur ote, pour une plume,
pour une écritoire, ou autre chose semblable. Si ces personnes avaient toujours pour but
le soin de purifier leur coeur, elles ne tomberaient jamais dans ces fautes pour de si petits
sujets apres avoir mieux aimé se dépouiller de tout, que de se mettre en danger de les com-
mettre dans des choses plus précieuses. Nous en voyons quelquefois parmi nous qui sont si
jaloux de quelque livre de piété, qu’ils ne peuvent souffrir que,les autres le lisent, ou le tou-
chent le moins du ponde, et ils prennent sujet de tomber dans I'impatience, et de se mettre
en danger de se perdre, de ce qui aurait di leur servir a acquérir la patience et la charité.
Apreés avoir donné tous leurs biens aux pauvres pour 'amour de Jésus-Christ, ils retiennent
encore leurs premieres affections dans des choses de néant. Ils prennent feu aisément, et se
mettent en colére pour les conserver, et perdent, par le défaut de cette charité chrétienne

et apostolique, tout le fruit de leur premiére action qui leur devient entierement inutile.

Ceest ce malheur que saint Paul prévoyait autrefois, lorsqu’il disait : « Quand je distribuer-

ais tout mon bien pour la nourriture des pauvres, et que je livrerais mon corps aux flammes,

67



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

tout cela ne me servirait de rien, si je navais la charité. »

Ce qui nous marque nettement quon ne devient pas tout d'un coup parfait pour sétre
dépouillé de tous ses biens, et pour avoir renoncé a toutes les dignités, si lon nest animé
dans ses actions par cette charité dont saint Paul décrit les effets et comme les branches, et
qui consiste uniquement dans la pureté du coeur. Car quest-ce autre chose de nétre point a
charge, de ne senfler point dorgueil, de ne saigrir point, de ne rien faire tumultueusement,
de ne chercher point ses propres intéréts, de ne se réjouir point de l'injustice, de navoir
point de mauvais soupgons, et le reste dont parle saint Paul, sinon offrir sans cesse a Dieu
un coeur parfait, un coeur tout pur, et dégagé du trouble et du déreglement de toutes les
passions? (Coll,, I, 6. P. L., 49, 488.)

Lhéritage du moine trop économe. Un solitaire de Nitrie, qui ignorait que Notre-
Seigneur Jésus-Christ a été vendu pour trente pieces d'argent, ayant, plutot par épargne
que par avarice, amassé durant sa vie cent écus a filer du lin, tous les solitaires de ce lieu-la
qui habitent en diverses cellules jusquau nombre denviron cinq mille, sassemblérent pour
penser a ce qu’il était a propos de faire de cet argent. Les uns furent d’avis de le distribuer
aux pauvres, les autres de le donner a Iéglise, et quelques-uns de lenvoyer aux parents du
mort. Mais saint Macaire, saint Pambon, saint Isidore et les autres plus anciens dentre les
Peres ordonnerent, le Saint-Esprit parlant par leur bouche, quon enterrerait cet argent
avec le mort, et quon dirait ces paroles sur le corps : « Que ton argent périsse avec toi. »
Sur quoi afin que personne ne simagine que ce jugement fat trop rigoureux, il suffira de
savoir qu’il imprima une telle crainte et une telle terreur dans lesprit de tous les solitaires
d’Egypte, qu'ils mettent maintenant au rang des grands crimes de laisser seulement un
écu apres leur mort. (Rufhin, 21.9. P. L., 73, 810.)

Efficace prédication des pauvres volontaires. Car des personnes de naissance se trou-
vant réduites par quelques disgrices a I'incommodité et a la nécessité et faisant d’ailleurs
beaucoup détat des choses présentes, et nétant nullement guéries de la;folle vanité du mon-
de, ne peuvent voir la magnificence des habits, des parures, et de [équipage des comédien-
nes, sans en avoir des sentiments de jalousie et dépit, et sans dire en elles-mémes : « Ces
infames créatures dont lextraction est basse et honteuse, vivent dans lopulence et 1éclat,
et dans tous les plaisirs de la vie; et moi qui suis d’une naissance beaucoup au-dessus de la
leur, je suis réduite a souffrir une infinité de choses facheuses, et je ne saurais étre si heure-
use, méme dans mon imagination et mes songes, que ces personnes le sont effectivement.
» Ainsi ces objets vains et profanes font qu'un grand nombre de personnes méme qui se
plaisent a les regarder, nen remportent que de la tristesse, et qu'un extréme dégott de leur
condition. Il nen arrive pas de la sorte apres avoir visité les solitaires, et les avoir considérés

dans leurs saints exercices. Mais ces visites si pieuses et si louables font des effets tout a fait

68



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

contraires. Car lorsquon voit des enfants de personnes qui vivent dans lopulence, et des
hommes issus des plus nobles et des plus illustres familles, avoir sur eux des habillements
que ne voudraient pas porter ceux qui sont réduits a la derniére pauvreté, et étre contents
et pleins de joie dans cet état si austere et si pauvre, si ce sont des gens incommodés et né-
cessiteux qui regardent ces admirables solitaires, combien pensez-vous quils demeurent
consolés de considérer comme ils se plaisent dans cette pauvreté si affreuse, et de voir com-
me ils lont choisie, et comme ils lont préférée a toutes les grandeurs du monde ? Combien
pensez-vous que cet objet les soulage, et a le pouvoir de les faire entrer et de les affermir
dans la résolution de souffrir patiemment leur indigence et leurs peines? Que si ce sont des
gens riches qui visitent ces déserts, nen doivent-ils pas devenir plus modérés et plus retenus
dans 'usage de leurs biens, et ne doivent-ils pas retourner dans leurs maisons plus sages et
plus gens de bien qu’ils nétaient? Ainsi ces objets de piété inspirent aux uns la modération,
et aux autres la patience. (Chrys. Hom. 69, in Math. P. G., 57, 645.)

Léconomie. Le solitaire concilie avec le mépris de la richesse le soin des biens qu’il a a
sa disposition. Il les tient de la Providence. Il nen est pas propriétaire. Il en a soin comme
devant rendre compte. Il se garde de se laisser reprendre par le désir de la richesse, sous
prétexte daccroitre le bien du monastére ou des pauvres. On peut voir par ces analyses

quelle peut étre dans les actes de libéralité la part de l'amour-propre.

Parmi toutes les vertus recommandées par les instructions, celle-1a nous est apparue spé-
cialement grande, d’apres laquelle aucun moine ne. peut posséder en propre quoi que ce
soit méme une corbeille ou un petit panier, et qui défend Méme de parler de quelque objet
comme sien. (Inst., IV, 13. P. L., 49, 166.)

Il arriva dans la semaine d’un frere, que le célérier du monastére vit en passant trois grains
de lentille a terre, que le semainier ayant hate de les faire cuire, laissa échapper de ses mains
avec leau dans laquelle il les lavait. Ce célérier va aussitdt consulter sur ce point leur abbé,
qui regardant ce frére comme le dissipateur d’'un bien sacré, qu’il conservait avec trop de
négligence, le suspendit sur ’heure de loraison, et ne lui pardonna cette négligence qu'apres
qu’il Teut expiée par une pénitence publique. Car non seulement ils ne se regardent pas
eux-mémes comme étant a eux, mais ils croient aussi que tout ce qui leur appartient est
entiérement consacré a Dieu. Cest pourquoi dés quune aime est une fois entrée dans le
monastere, ils veulent quon la traite avec toute sorte de respect comme une chose sainte.
Enfin ils considérent de telle sorte les moindres meubles du monasteére, et ils se conduisent
en ce point avec tant de foi, quils croient qu’il n'y a rien de si vil et de si bas dont ils ne

doivent espérer une grande récompense; et que s’ils changent une chose d’un lieu pour la

69



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

mieux placer, s’ils emplissent un vase deau, s’ils en donnent a boire a quelqu’un, s’ils 6tent
une paille de loratoire, ou de leur cellule, ils en seront récompensés de Dieu. (Inst., IV, 20.
P. L., 49, 180.)

Le travail des mains C#était une nécessité pour ceux qui ne possédaient rien de suffire a

leurs besoins par le travail.

Il'y a d’ailleurs d’autres motifs de cette obligation qui a passé dans la regle de saint Benoit

et dans les regles monastiques.

Cet apoétre continue de parler a ce peuple : « Car il n'y a rien, dit-il, de déréglé dans la
vie que nous avons menée parmi vous. » Lorsqu’il prouve par son assiduité dans le travail
qu'il n’y a rien eu de déréglé ni d’inquiet dans sa vie, il montre par une suite nécessaire que
ceux qui ne veulent point travailler, tombent par leur oisiveté dans le déréglement, et qu’ils

deviennent inquiets.

Il ne dit pas simplement : Nous navons mangé gratuitement le pain de personne, sans
A . b J. > Y4 . A .
passer outre. On elt pu dire, quencore qu’il neut pas été nourri de leurs aumones, il se
nourrissait peut-étre du bien qu'il possédait autrefois dans le monde, ou de quelque argent
3. . > . 3. . 4 4 . . .
qu’il aurait eu d’ailleurs, ou qu’il se serait réservé, sans gagner de quoi vivre par le travail de
ses mains. « Mais nous avons, dit-il, travaillé de nos mains nuit et jour avec peine et avec
fatigue; cest-a-dire, nous avons gagné de quoi vivre par notre travail. » « Nous ne travaillons
pas, dit-il, simplement par caprice ou par divertissement, comme pour nous délasser de
la prédication de I'Evangile, et pour donner quelque exercice a notre corps, mais nous y
sommes contraints par la nécessité d’avoir de quoi vivre. Car je ne travaille pas seulement
durant le jour mais la nécessité de gagner de quoi vivre me presse d’y ajouter encore les

nuits, qui sont données au reste des hommes pour se délasser de leur travaux.

« Ce nest pas, ajoute saint Paul, que nous nen eussions le pouvoir, mais nous avons voulu
nous donner nous-méme pour modéle, afin que vous nous imitassiez. » Il découvre par ces
paroles la véritable cause qui le portait a travailler : « Nous avons voulu, dit-il, nous donner
pour modele que vous puissiez imiter, afin que s'il arrivait que vous missiez en oubli les
instructions que je vous ai si souvent réitérées par ma prédication, vous eussiez au moins
toujours présent dans lesprit, lexemple de la vie que jai menée parmi vous, et que vous avez
vue de vols propres yeux. » (Inst., X, 8, 10. P. L., 49, 375.)

La paresse et F°amour de l'oraison. Un solitaire étranger étant venu trouver 'abbé Silvain
qui demeurait sur la montagne du Sinai, et voyant les freres qui travaillaient, il leur dit :
« Pourquoi travaillez-vous ainsi pour une nourriture périssable? Madeleine na-t-elle pas
choisi la meilleure part? » Le saint vieillard ayant su cela, dit a Zacharie son disciple : «

Donnez un livre a ce frére pour lentretenir, et le mettez dans une cellule ot il n'y ait rien a

70



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

manger. » Cheure de none étant venue, ce solitaire étranger regardait si l'abbé ne le ferait
point appeler pour aller manger ; et lorsquelle fut passée il le vint trouver et lui dit : « Mon
pere, les freres nont-ils point mangé aujourd’hui?» — « Oui lui répondit ce saint homme.
» — « Et dou vient donc, ajouta ce solitaire, que vous ne mayez pas fait appeler? » — «
Attendu, lui répartit le saint, que vous étes un homme tout spirituel, qui avez choisi la
meilleure part, et qui passez les journées entiéres a lire, vous n'avez pas besoin de cette
nourriture périssable, au lieu que nous qui sommes charnels nous ne pouvons nous passer
de manger, ce qui nous oblige a travailler. » Ces paroles ayant fait voir a ce solitaire quelle
était sa faute, il en eut regret, et dit a Silvain « Pardonnez-moi, je vous prie, mon pére. » Sur
quoi le saint lui répondit : « Je suis bien aise que vous connaissiez que Madeleine ne saurait
se passer de Marthe et quaainsi Marthe a part aux louanges que l'on donne & Madeleine. »
(Pélage, X, 69. P. L., 72, 924.)

Jean le nain dit un jour a un frere avec qui il habitait : « Je veux étre tranquille, comme
le sont les auges, ne me souciant daucun travail et servant Dieu sans interruption. » Et se
dépouillant de son vétement, il senfonga dans le désert. Apreés quil y eut passé une semaine,
il retourna vers son frere, et comme il frappait a la porte, celui-ci lui demanda avant douvrir
: « Qui es-tu ? » « Cest moi Jean. » Et son frére de lui répondre : « Jean est devenu un ange,
il nest plus parmi les hommes. » Et lui continuait a frapper en disant : « Cest moi Jean. » Et

son frére le laissa se lamenter.

Il ouvrit enfin et lui dit : « Si tu es homme tu dois penser a travailler pour vivre ; si tu es
ange, pourquoi veux-tu entrer dans la cellule. » Et lui se repentant : « Pardonne-moi, mon
frere, car jai péché... ! » (Pélage, X, 27. P. L., 73, 916.)

Travail désintéressé. Main-d’'oeuvre accommodante. Labbé Pior était allé faire laotit
chez un laboureur; et apres I'avoir achevé il lui demanda sa récompense, mais le laboureur
le remit & un autre temps. Pior sen retourna dans sa cellule et l'année suivante, il revint
travailler pour le méme laboureur. Il le fit de tout son courage mais il fut aussi obligé de
se retourner sans argent. La méme chose arriva encore la troisieme année. Mais enfin le
laboureur qui apparemment manquait plus d’argent que de bonne volonté, se trouvant plus
a son aise, vint trouver le saint pour le payer. Il le chercha longtemps parmi les différentes
habitations des solitaires et I'ayant enfin trouvé, il se jeta a ses pieds et lui présenta 'argent
qu’il lui devait; le saint ne voulant pas néanmoins le recevoir lui dit d’aller a Iéglise le porter
au prétre. (Apoph. Pior, 1. P. G., 65, 374.)

71



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La pauvreté volontaire source Pauménes. Nulle part en Egypte, loisiveté nest tolérée
chezles moines. Ils doivent gagner leur nourriture par le travail de leurs mains. De plus, non
seulement ils assistent les étrangers qui les visitent, mais dans les villages de Lybie ou sévit
la famine, dans les prisons et autres lieux des villes, ils répandent d'immenses aumones,
pensant ainsi, avec le fruit de leur labeur offrir un sacrifice agréable a Dieu. (Inst., X, 22. P.
L., 49, 388.)

Nous vimes ensuite dans la province d’Arsinoé un prétre nommé Sérapion, qui était supé-
rieur de plusieurs monasteres, et avait sous sa conduite environ dix mille solitaires, lesquels
vivant tous de leur travail, et principalement de ce qu’ils gagnaient dans le temps de la mois-
son, en mettaient la plus grande partie entre les mains de ce supérieur pour le soulagement
des pauvres. Car cétait une coutume établie, non seulement parmi eux, mais presque entre
tous les solitaires d’Egypte, qu’ils se louaient durant la moisson, et gagnaient par ce moy-
en quantité de blé, dont ils donnaient la plus grande partie pour les pauvres; ce qui faisait
que non seulement ceux de tous les environs en étaient nourris, mais quon en chargeait
méme des vaisseaux, qui en portaient en Alexandrie, pour le distribuer aux prisonniers et
étrangers et autres personnes qui se trouvaient en nécessité, n'y ayant pas assez de pauvres
dans la campagne pour consommer tous les fruits que leur charité produisait avec une si
extréme abondance. (H. M., 18. P. L,, 21.)

LApotre Paul nous rapporte cette parole du Maitre : « Il y a plus de béatitude a donner
quia recevoir. » Cette béatitude est bien celle du moine qui fait des largesses non pas avec
de l'argent acquis par mauvaise foi ni avec les trésors amassés par l'avarice, mais du fruit de

son propre travail et de sa pieuse sueur.

Bienheureux celui qui donne, étant aussi pauvre que celui qui recoit, qui nayant rien
travaille non seulement pour pourvoir a sa nécessité, mais pour acquérir ce qu'il donnera a
'indigent; il est assuré d’'une double grace, ayant acquis le parlait dépouillement du Christ,
le dépouillement de toutes choses, et usant grace a son travail de la munificence du riche.
(Inst., X, 19. P. L., 49, 385.)

CHAPITRE IV. RIGUEURS CORPORELLES

Les violences exercées contre le corps sont le scandale de moralistes qui par ailleurs aiment

a constater lefficacité de la morale religieuse.

72



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Nous natténuerons pas les charges qui sont relevées de oe chef envers les héros de l'ascese,
mais nous faisons observer a ceux qui se posent en juges, qu’ils doivent faire leur enquéte
sur les lieux, apprécier I'influence du ciel, du climat, d’habitudes auxquelles nous sommes
étrangers, et faire un voyage plus long encore et plus malaisé en remontant le cours de

quinze siecles.

Dans cette Egypte ou surgissaient en foule les vocations monastiques, on ignorait les re-
quétes des petites santés qui devaient émouvoir Francois de Sales et lui inspirer la fondation
d’un ordre nouveau. Avez-vous bien mesuré le poids qui incombait a la vie ordinaire des
travailleurs, la force de résistance de leurs organismes, et ce que permettent le climat, les tra-
ditions, les habitudes? Telle privation de nourriture qui parait nuisible et irréalisable chez
des ouvriers de Paris, mais cest le régime des égyptiens daujourd’hui pendant le ramadan

et pendant les carémes que multiplie le calendrier copte.

Si votre délicatesse est choquée de certains accrocs a nos lois de I'hygi¢ne prenez garde
de glisser dans le formalisme pharisaique de la pureté extérieure! Le culte de la propreté
est du domaine de ces vertus dont l'appréciation est éminemment relative. Supporterait-on
aujourd’hui a table les manieres de ceux qui au IVe siecle ont donné les lois de la politesse
francaise? Et nous, qui recueillons les messages de la tour Eiffel, ne paraitrions-nous pas de
race inférieure au paysan hollandais qui nous jugerait uniquement d’apres la tenue de nos

wagons et de nos salles dattente?

Enfin, dans [évaluation des dommages causés a la nature physique, on ne peut négliger
les cas nombreux de longévité extraordinaire enregistrés dans les vies des Peres les plus
dédaigneux des soins du corps, comme Macaire 'Egyptien qui dépassa la centaine, comme

Arsene qui atteignit 120 ans.

Cela dit, non pour plaider les circonstances atténuantes, mais pour rappeler la considé-

ration des détails concrets qui Simpose au juge, au casuiste, et a I'historien de la morale.

Lefficacité de ces exemples nous est suffisamment attestée et ne doit pas étre méconnue,

méme de ceux qui ne lient pas leur enseignement moral a la foi dogmatique.

« Nattendez pas, dit le pasteur Wagner'”, que je vienne faire ici le proces de l'ascétisme
lui-méme. En sa source pure et profonde, rien nest plus digne de notre vénération. Lascete
est celui qui a compris que, pour atteindre un but élevé, il faut ramasser toutes ses forces,
aiguiser sa volonté comme une pointe d’acier et aller droit devant soi en sacrifiant tout le

reste.

« Lasceéte est encore celui qui a compris que tous les hommes sont solidaires, il prie tou-

jours parce que certains ne prient jamais; il jetine parce que d’autres mangent et boivent

5Morale religieuse et morale laique, lecons faites a I'Ecole des Hautes Etudes Sociales, par MM. Allier, etc...
Paris, 1014, p. 212.

73



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

trop ; il pratique la chasteté absolue parce que la vie sexuelle détournée de son but, est

devenue pour plusieurs une source empoisonnée.

« Loin de moi de méconnaitre la nécessité d’'une telle protestation contre notre aveugle-

ment, nos vices, la tendance perpétuelle des hommes a glisser dans la vulgarité.

« Debout sur sa stele (sic) et dressé comme un symbole perpétuel, je salue le stylite im-
mobile et muet. Je le salue dans le jour, parmi des foules acharnées a la poursuite de lor, je
le salue dans le soir au sein de la ruée des plaisirs. Et dans les péles rayons du matin, lors-
que la méme aurore éclaire les viveurs qui rentrent de lorgie, le travailleur qui reprend son
outil, lopprimé qui retrouve son joug, je le salue encore, témoin incorruptible et rectiligne

de lordre éternel de Dieu, en face d’un état de choses dévoyé et tortueux. »

Celui qui donne des legons de morale parlera en vain, s'il matteint pas la volonté. Or il
nest pas de discours, dexhortations véhémentes, dexposé pathétique capable, comme ces

lecons silencieuses, de faire rougir les laches et de redresser les courages.

Qubon ne sattarde pas a souligner tel geste trop brusque, telle insistance trop dure, tel-
le faute de gotit; on montrerait que ce nest pas aux exagérations quon en veut, mais a la

doctrine elle-méme plus énergiquement affirmée.

Quiavec la nécessité de se faire une ame forte ils proclament aussi le dogme du péché, de
la solidarité entre les 4mes, que leur élan soit soutenu par la vue des biens transcendants
et du Sauveur crucifié qui les a remis a leur portée, nous n'y contredirons pas. Lunité de
I'ame nest pas atteinte par la diversité des buts secondaires quelle poursuit, lorsque son
activité est maintenue par une conviction dominante. A quelque moment quon saisisse et
quon essaye d’isoler un acte de vertu chrétienne, on le retrouve lié aux éléments fonciers du
dogme. Lascete chrétien donne un enseignement de morale naturelle lors méme qu’il est
excité et soutenu par I'ambition de se crucifier avec son rédempteur. Cette connexion, dont
la logique formelle ne rend pas compte, apparaissait aux admirateurs et aux disciples du
Stylite. Qu’ils vinssent du judaisme ou du paganisme, ils avaient la révélation d’'une force
supérieure et ils étaient amenés a mettre en question lattitude religieuse qu’ils avaient eue

jusque-la.

Avec les récits des pénitences de Macaire, nous versons donc au proces, silon veut sériger
en tribunal, les documents les plus accusateurs. On y verra lemploi le plus impitoyable
des moyens de réduire les sens rebelles, les veilles, les jetines, les positions crucifiantes,
labandon sans défense a la chaleur brtlante, au froid de la nuit, méme a la cruauté des

insectes et des animaux.

Nous aurions pu ne pas introduire ici Siméon le Stylite, car cest la doctrine et la vie des
Péres Egyptiens, les premiers Peres du désert, les maitres authentiques, que nous entendons

exposer. lis nont pas encouragé les outrances bizarres auxquelles se livrérent les Syriens,

74



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

et méme ils condamnerent la singularité des stylites. Remarquons cependant que notre
imagination ne doit pas étre égarée par la description sommaire des narrateurs. Les dévots
de Siméon nemportaient pas I'image d’'une statue immobile sur sa colonne; et nous serions
plus pres de la vérité en nous le figurant comme le veilleur au faite de la tour effilée du

donjon.

Ne nous laissons donc pas rebuter par 'accent barbare. Allons au fond de la question ! 11
n’y a pas dembarras pour nous a I'aborder. Quelle est la raison de ces prises d'armes, a qui

en veulent-ils?

La raison de l'asceése, Dorothée la donne en montrant son corps : « Il veut me tuer, je le
tue. » Bien que lexpression « la chair du péché » ne désigne pas seulement le corps, cest
bien par cette partie du composé quest transmis le funeste héritage, cest lennemi qui se

manifeste le premier et qui est toujours actif ou prét a l'attaque.

Ce conflit entre des tendances naturelles et les combats qu’il doit entrainer, nous force
a considérer le mystére que nous portons en nous-mémes. Saint Grégoire exprime avec
éloquence son étonnement : « Quel est, 6 mon Dieu, ce prodigieux mélange et cet assem-
blage funeste de passions si contraires ? Comment une méme chose peut-elle titre en méme

temps lobjet de mon affection et de mon aversion ? »

Cependant ne prenons pas lexcuse de notre embarras a expliquer ces contradictions,
pour nous dispenser dobligations certaines. Quelle que soit la réponse sur lorigine de la

guerre, lennemi menace, il faut préparer le combat.

Le corps est le siege de la gourmandise et de la luxure, ces vices que les Péres désignent

tout d’abord a la valeur des guerriers.

Le premier combat que nous ayons a engager est contre I'intempérance de la bouche.
Cassien le compare a une épreuye éliminatoire ; celui qui veut étre admis parmi les athlétes

doit établir sa qualité d’homme libre et triompher dans une premiére série de combats.
Il ne s’agit pas seulement déviter I'ivresse et les grossiers exces de table.

Le mot gourmandise qui correspond a la « gastrimargia », la folie du ventre, dans la liste
des péchés capitaux, désigne plutdt les péchés mignons du gourmet que la gloutonnerie et
la crapule. Si les Péres employaient une expression plus forte, ils navaient pas seulement en
vue de prémunir contre des exces répugnants. Ils ne sattardaient pas a dénoncer les orgies
et les scénes d’ivresse, mais ils sadressaient surtout a ceux qui ont le souci de la décence et

de la dignité personnelle, souci compatible avec des faiblesses de dangereuse conséquence.

Ils sen prennent au prince des cuisiniers Nabuzardan, car sans le culte de la bonne chere,

le temple du Seigneur naurait pas eu a souflrir.

75



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ilusion de prétendre rester chaste dans une vie de délices. Tous les maitres avec Cassien
dénoncent la complicité de la gourmandise avec la fornication. « Vouloir suivre les conseils
de son estomac et vaincre lesprit de luxure, cest vouloir éteindre I'incendie en versant de
I'huile... »

Le jetine est seulement I'une des armes des ascetes. Ils usent de tous les moyens de faire

souffrir leur chair.

En leur voyant réaliser leur plan de campagne, ne perdons pas de vue le but qu’ils veulent

atteindre.

Ces deux jeunes hommes qui se laissent mourir de faim plutdt que de toucher aux figues
qu’ils portent en présent, ne donnent pas une marque de bon jugement, mais ils livrent un

magnifique exemple de la fermeté a tenir une résolution.

Peut-on étre insensible devant la force d'ame d’Etienne le Lybien qui continue paisible-

ment son travail, tandis que le chirurgien promeéne le fer dans les chairs vives?
Heureux ceux a qui la maitrise atteinte par ces grands hommes ne fait aucun reproche!

La domination parfaite sur les facultés sensibles nest elle-méme qu'un moyen, le but cest
la félicité la plus parfaite ; 'athlete gotite déja des joies pures et tranquilles en dirigeant son

regard vers la Jérusalem céleste.

Saint Pacome qui nous apparait comme le héros de la douceur, le modele de supérieur
condescendant a toutes les faiblesses, a été fidéle aux lecons d’austérité de Palémon et nest

pas d’'une autre école.

Aussi bien, les Péres ne permettent pas quon leur objecte le manque de forces, le gott
de la vie ordinaire, les occupations détat incompatibles avec les sévérités qu’ils pratiquent
eux-mémes. savent proportionner les privations et macérations aux forces physiques et

morales.

IIs nous relatent des traits comme celui du moine qui résiste a la séduction du concombre

frais cueilli quon vient de lui apporter. Qui prétendra que cette ascese le dépasse?

On peut manger beaucoup et étre plus parfait que dautres qui, mangeant tres peu, se
rassasient. Un régime de petites privations fidelement observé est préférable a des prouesses

passageres.

Par cette régularité, par la continuelle dépendance qui ne peut manquer de les souvent
contrarier, les cénobites compenseront les pratiques en apparence plus sévéres et mortifian-
tes des anachoretes. Et les séculiers eux-mémes peuvent remplir le programme que donne

larchimandrite Dorothée.

Les ennemis les plus irréductibles des complaisances sensuelles connaissaient déja cet

76



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

esprit catholique qui marque la solennité des grandes fétes par un adoucissement de régime.
Suivant une trés ancienne tradition, le jeline était interrompu les samedis et les dimanches,
et aussi pendant la période de 50 jours entre Paques et la Pentecote, auxquels temps pn ne
se mettait pas a genoux pour prier. Labbé Théonas, de crainte que la mauvaise nature ne
profite de cette indulgence, recommande de changer seulement 'heure du repas, et non
la quantité ni la qualité de la nourriture. Cependant I'admission de friandises et de légers
suppléments les jours de fétes sétendit bien vite, et la satire de Climaque nous fait voir que

de son temps elle était devenue d’'usage général.

Les relations entre Pame et le corps.

« Je meurtris mon corps et je le traite en esclave. » Cassien part de lexemple de saint Paul.
Dorothée commente ce verset a sa maniére. Il donne le mot dordre de l'ascese : « Le corps,

voila lennemi ! »

Il faut donc d’'abord par la domination sur la chair prouver notre qualité d’homme libre.
Celui en effet qui est vaincu par un autre est son esclave. Et quiconque peche est lesclave
du péché. Lorsque le président de la lutte aura constaté que nous n'avons pas de tache de
concupiscence honteuse, et qu’il aura jugé que nous nétions pas indignes de ces luttes olym-
piques contre les vices, alors nous pourrons nous mesurer avec nos concurrents, cest-a-dire
la concupiscence de la chair et les mouvements désordonnés de 'ame. Car il est impossible
a celui qui se rassasie pleinement, de soutenir les combats de ’homme intérieur; et celui qui
est abattu dans une rencontre peu importante nest pas digne de combattre dans une guerre
plus dure. Tachons de nous en dégager le plus vite possible, puisquelles nous détournent
de notre sainte entreprise. En effet nous ne pourrons pas mépriser les attraits de ces mets,
si notre ame vouée a la contemplation céleste, ne trouve plutot sa délectation dans 'amour
des vertus et le gotit des choses célestes. (Inst., V, 13. P. L., 49, 228.)

Ecoute l'athléte du Christ qui observe les lois du combat : « Pour moi, dit-il, je cours, non
pas comme a l'aventure, je frappe, non pas comme si je battais l'air; mais je meurtris mon
corps et le traite en esclave, de peur quapres avoir servi aux autres de héraut, je ne sois

moi-méme exclu de la palme. »

Vous voyez comment il a choisi son corps comme le terrain des luttes et comme une
position tres siire; comment il voit le succés dans le traitement rigoureux de la chair et
dans la soumission du corps. Il ne court pas a 'aventure, celui qui ayant les yeux vers la
Jérusalem céleste, fixe le but vers lequel il dirige sa course rapide sans déviation. Il ne court

pas a l'aventure, celui qui oubliant ce qui est derriére lui, tend tous ses nerfs vers ce qui est

77



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

devant lui, vers la palme qui lui est destinée en Dieu par le Christ Jésus. (Inst., V, 17. PL,,
49, 232.).

Isidore voyant que ma bouillante jeunesse n’avait pas tant besoin de sermons que de rude
exercice, memmena, comme un habile dompteur de poulains, a cinq milles d’Alexandrie,
danslelieu appelé le pays des hermites et il me remit entre les mains d'un nommé Dorothée,
qui était Thébain de nation, si exercé dans les travaux de la vie solitaire qu’il y avait déja
soixante ans qu’il demeurait dans une caverne. Et parce qu’il savait que ce bon vieillard
menait une vie trés austere, il mordonna de passer trois ans avec lui pour apprendre a
dompter mes passions, et puis de le retourner trouver afin de m'instruire dans le reste de
la conduite spirituelle. Mais étant tombé dans une grande maladie, je ne pus accomplir ce

terme de trois années, et fus contraint de me retirer avant quelles fussent finies.

La maniére de vivre de ce saint était extrémement dure et difficile a supporter. Durant
tout le jour, et méme durant la plus grande chaleur du midi, il ramassait des pierres dans
le désert qui est le long de la mer, dont il batissait des cellules pour ceux qui nen pouvai-
ent pas bétir; et il en faisait ainsi une tous les ans. Sur ce que je lui disais un jour : « A quoi
pensez-vous, mon pere, étant dans une si grande vieillesse, de tuer ainsi votre corps par des
chaleurs insupportables? » Il me répondit : « Je le veux tuer, puisqu’il me tue. » Il ne man-
geait par jour que six onces de pain avec une petite poignée d’herbes, et ne buvait quun
peu deau. Je prends Dieu a témoin que je ne lui ai jamais vu étendre les pieds, ni sétre mis
sur le lit pour y dormir; mais étant assis il passait toute la nuit a faire des cordes avec de
Iécorce de palmier pour gagner sa vie. Et sur ce qui me vint en lesprit que ce nétait que
lorsque jétais présent, qu’il vivait dans une si extréme austérité, je m’'informai de plusieurs
qui avaient été ses disciples et qui vivaient séparés de lui dans une tres grande vertu, s’il en
avait toujours usé de la sorte; & quoi ils me répondirent que depuis sa premiére jeunesse il
avait ainsi continuellement vécu, nayant jamais pris de temps pour dormir; mais sommei-
llant seulement quelquefois ou en travaillant ou en mangeant, en sorte que quand il voulait
manger on voyait souvent le pain lui tomber de la bouche, tant il était accablé denvie de
dormir. Une fois, l'ayant contraint de se coucher pour un peu de temps sur une natte de
jong, il me dit, comme men sachant mauvais gré : « Lorsque vous persuaderez aux anges
de dormir, vous pourrez aussi le persuader a ceux qui veulent savancer dans la vertu. »
(Héracl., 1. P. L., 74, 252.)

La modération.

Est-ce a dire quon ne doive point avoir dégards envers le corps? Gardons-nous de lerreur

manichéenne; la matiére nest pas essentiellement mauvaise.

78



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Dilleurs, jai besoin de ce corps, dit Climaque aprés Grégoire de Nazianze ; s'il est exté-

nué, l'ame est languissante; et nest-ce pas par les sens que marrive le message libérateur?

Ceest étonnant de voir que lesprit qui est tout incorporel, est souillé et obscurci par le
corps et quau contraire quelquefois ce méme esprit, qui n'a rien de matériel et de terrestre,
est purifié et subtilisé par les impressions de ce méme corps qui nest que terre et que boue.
(Clim., XIV, 29. P. G., 88, 870.)

Javoue que je ne puis comprendre de quelle sorte mon ame a été unie a mon corps, et
comment il est possible, que cette 4me, qui est 'image de Dieu méme, soit, pour le dire ainsi,
mélée et comme pétrie avec un corps qui nest que terre et que boue, ce corps qui lorsque je
le traite bien et que je le flatte me fait une guerre cruelle, et qui lorsque je lui fais la guerre
me jette dans la langueur et dans la tristesse; ce corps que jaime comme le compagnon de
ma servitude et de ma misere et que je hais comme lennemi de mon propre bien et de mon
salut, ce corps que jabhorre comme le lien malheureux qui attache mon ame a la terre, et

o JORTR \ . .
que j’honore et respecte comme mon cohéritier a la gloire et au royaume du ciel.

Si d’'une part je mefforce de le dompter par les austérités de la pénitence, il succombe, et
me prive ainsi de 'unique aide qui me restait pour pratiquer les vertus chrétiennes, puisque
je mai été créé de Dieu quiafin de mélever sans cesse vers lui par des actions, qui soient
vraiment dignes de lui, comme par des degrés spirituels et célestes. Mais d’autre part, si
je le flatte et [épargne comme mon fideéle coadjuteur, il se révolte avec tant d'impétuosité
contre moi, que je ne puis réprimer ses insolences. Et cest alors que je me vois dans un
danger presque inévitable de perdre mon souverain bien qui est Dieu, étant accablé sous le
poids des chaines de ce misérable corps, qui mentrainent vers les biens périssables d’ici-bas,
et qui me tiennent lié a la terre. Enfin cest un ennemi qui nous flatte quand il nous tue, et
un ami qui nous dresse des embiiches lorsqu’il nous fait des caresses. (Grég. Naz., Or. XIV.
P.G., 35, 866.)

Lesprit de fornication.

Nous voyons aussi que les autres vices se guérissent dordinaire dans le commerce des hom-
mes, et en quelque fagon par les fautes que l'on y commet. La colere par exemple, lenvie
et 'impatience se guérissent par le soin quon y apporte, et par le commerce et I’habitude
avec les hommes qui donnent lieu a ces passions de se réveiller en nous. Et lorsquétant
ainsi excitées elles se rendent plus sensibles, elles nous donnent en méme temps le moyen

de les guérir avec plus de facilité.

Mais cette plaie dont nous parlons, outre la mortification du corps et la contrition du co-

79



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

eur, nous oblige encore de garder la solitude et la retraite, afin de la pouvoir parfaitement
guérir, et apaiser toute l'ardeur de la fievre. Comme il arrive dans de certaines maladies
qu’il faut éviter méme de montrer aux yeux des malades des viandes qui leur seraient dan-
gereuses, de peur que cette vue ne fit passer dans leur coeur un désir qui leur pourrait étre
mortel, il est constant aussi dans cette plaie dont nous parlons, que le repos et la solitude
peuvent beaucoup pour la guérir, afin que I'ame malade nétant plus troublée de tant de dif-
férents objets, et se recueillant dans une vue plus pure et plus tranquille des choses célestes,
puisse arracher dés la racine, cette plante envenimée de notre concupiscence. (Inst., VI, 3.
P L., 49, 270.)

En effet, quoique la grace du Sauveur nous soit nécessaire pour avancer dans toutes les
autres vertus, et pour ruiner tous les autres vices, il faut néanmoins en celui-ci un don
de Dieu plus particulier. Tous nos anciens en sont demeurés daccord, et nous le pouvons
reconnaitre aisément nous-mémes dans la maniére dont nous nous purifions de ce vice.
Car cest comme sortir de la chair en demeurant encore dans la chair ; et cest une chose
au-dessus de la nature, de pouvoir, lorsque nous sommes encore environnés d’'une chair
fragile, nen point ressentir les mouvements. Cest pourquoi il est impossible qu'un homme
puisse de lui-méme sélever a cette haute pureté, si la grace de Dieu ne le soutient pour le
retirer de cette boue et de cette fange. Car il n'y a point de vertu qui puisse, plus que la

pureté, égaler les hommes charnels aux anges qui sont de si purs esprits.

Clest par cette vertu quen demeurant encore en ce monde, nous sommes, comme dit saint
Paul, déja citoyens du ciel et que nous possédons dans Ce corps mortel tous les avantages
quon promet aux saints, lorsqu’ils seront délivrés de cette chair corruptible. (Inst., VI, 6. P.
L., 49,272.)

Tactiques diverses du démon de gourmandise; comment les déjouer.

Cest donc contre la gourmandise que nous devons combattre d'abord. Et dans la nécessité
ou je me trouve de parler ici de la mesure quon doit garder dans le jetine et dans la qualité
des viandes, je serai encore obligé d’avoir recours aux traditions et aux reglements des so-
litaires de 'Egypte, que tout le monde sait étre les plus parfaits, les plus éclairés, et les plus
austeres de tous les anachoretes. (Inst., V, 3. P. L., 49, 205.)

Car il y a deux sortes d’'intempérants. Les uns recherchent une nourriture agréable, et

80



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ne se mettent pas en peine de manger beaucoup, pourvu qu’ils mangent ce qui est a leur
golt, et ces personnes se laissent tellement surmonter par cette sensualité dans ce peu de
nourriture quelles prennent, quelles gardent longtemps dans leur bouche les morceaux
quelles mangent et quapres les avoir machés et remachés, a peine peuvent-elles se résoudre
a les avaler; cette intempérance est celle qui consiste dans le gott et dans la délicatesse des

viandes, on l'appelle laimargie. Les autres regardent I'abondance.

Ils ne regardent pas les choses délicieuses, et soit que les choses soient bonnes, soit quelles
ne le soient pas, cela leur est indifférent, parce que cette espéce d'intempérance nexcite et ne
porte qua manger. De quelque nature que les viandes puissent étre, elles leur sont bonnes
; car pourvu qu’ils se remplissent et qu’ils regorgent, ils sont contents. Cette intempérance
sappelle gourmandise, gastrimargie; et pour dire lorigine des mots, 'un est pris d’'un terme
qui signifie la passion de se rassasier et de se remplir et l'autre d’'une expression qui marque
un désir ardent du plaisir et de la volupté qui flatte le palais. (Dorothée, XV. P. G., 88, 1789.)

Ayant a parler contre I'intempérance, cest en cette occasion comme en toutes les autres,
que je dois parler contre moi-méme. Car ce serait une merveille, qu'un homme pft se dé-

livrer de sa tyrannie avant que dentrer par la mort dans le tombeau.

Lintempérance est comme une hypocrisie de notre estomac, qui nétant que trop rassasié
semble encore crier qu’il a besoin de manger et étant si plein qu’il créve, est tout a se plaindre
qu’il meurt de faim. Lintempérance est la maitresse ingénieuse des assaisonnements et des
ragolts, et la source des délices de la bonne chere. (Clim., XIV, 1, 2. P. G., 88, 864.)

Considérez en quel état vous vous trouvez le matin, a midi, et & la derniére heure qui
précede votre repas, et vous connaitrez par la quelle est I'utilité du jetine. Vous trouverez
quau matin, étant moins éloigné du souper du jour précédent, il vous en restera des pensées
libres et dissipées, qui altéreront le repos de votre esprit, que vers midi vous en aurez de
plus tranquilles, et qu’au coucher du soleil qui est I'heure de votre repas, votre esprit sera
entierement mortifié et humilié. (Clim., XIV, 23. P. G., 88, 868.)

Lorsque vous étes a table, mettez-vous devant les yeux la mort et le jugement. Car a peine

pourrez-vous encore par ce moyen arréter un peu votre intempérance. Lorsque vous buvez,

81



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pensez toujours au vinaigre et au fiel que lon présenta a Jésus-Christ votre maitre, et ainsi
ou vous demeurerez entierement dans les bornes de la sobriété, ou au moins vous en aurez
des sentiments plus humbles, et en jetterez de profonds soupirs. (Clim., XIV, 32. P. G,, 88,
870.)

Le jetine est une violence que lon fait a la nature; un retranchement de tout ce qui peut
satisfaire notre gotit, un amortissement de l'ardeur de notre concupiscence, un bannisse-
ment des mauvaises pensées, un affranchissement des songes facheux, une purification de
la priére, un flambeau de Idme, une garde de lesprit, une illumination des ténebres de not-
re coeur, une entrée a la componction, un humble gémissement, une affliction pleine de
joie, un resserrement de la trop grande effusion de paroles, une des causes de la tranquillité
de lesprit, un rempart de lobéissance, un adoucissement du sommeil, un remede salutaire
pour la santé de notre corps, un médiateur de la bienheureuse paix de I'ime et du calme
des passions, un effacement des péchés, une porte du paradis, et une volupté toute céleste.
(Clim., XIV, 34. P. G., 88, 870.)

La bonne chére et la luxure. Le jetine et la liberté de lesprit.

Lesprit de celui qui jetine n'a que des pensées pures et chastes dans ses priéres; et au contr-

aire lesprit d'un homme intempérant nest rempli que d’images impures et déshonnétes.

Le vin et les viandes qui remplissent son estomac et 'inondent, sechent la source des

larmes ; mais lestomac étant séché par le jetine, produit les eaux salutaires de la pénitence.

Celui qui se rend esclave de son ventre, et prétend en méme temps vaincre le démon de
I'impureté, ressemble celui qui avec de l'huile voudrait éteindre un embrasement. (Clim.,
X1V, 20. P. L., 88, 868.)

Voila notre premier engagement, voila notre premiére épreuve dans ces nouveaux jeux
olympiques, éteindre 'appétit immodéré par le désir de la perfection. Aussi non seulement
faut-il par la contemplation amoureuse des vertus sélever au-dessus de la tentation de trop
manger, mais méme la nourriture qui est nécessaire au corps ne doit pas étre prise sans
quelque inquiétude, parce quelle est opposée a la chasteté. Enfin il faut pour la bonne di-
rection de notre conduite, qu’il n'y ait pila de temps ot nous nous sentions plus exposés
a nous ¢éloigner des choses spirituelles que celui, ol par suite de notre infirmité naturelle,

nous devons nous abaisser a ce soin nécessaire. Et ces exigences que nous devons subir, sui-

82



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

vant le désir de conserver notre vie plus que le désir de notre esprit, hatons-nous de nous

y soustraire, puisquelles nous détournent des soins du salut. (Inst., V, 14. P. L., 49, 229.)

Labbé Poemen : « Si Nabuzardan'®, le prince des cuisiniers, nétait pas venu a Jérusalem,
le temple du Seigneur naurait pas été consumé par le feu ; de méme si le désir des plaisirs
de la table ne semparait pas d'une ame, les sens ne seraient pas enflammés par les artifices
du diable. » (Pélage, IV, 29. P. L., 73, 868.)

Parole de I'abbé Moise : La passion sengendre par ces quatre éléments : I'abondance du.
manger et du boire, le sommeil prolongg, loisiveté et les amusements, la recherche dans les
vétements. (Ruffin, 58. P. L., 73, 769.)

La terre lorsquelle a été arrosée par des pluies modérées, multiplie les semences quelle
a recues; mais gorgée de leau de pluies torrentielles, elle ne produit que des joncs et des
épines. Ainsi de la terre de notre coeur; si nous usons de tempérance dans la nourriture,
elle développe les germes que le Saint-Esprit a semés, qui donnent un beau feuillage et des
fruits abondants; mais lorsquelle est saturée de boisson, toutes ses pensées ne donnent que
des broussailles et des chardons. (Diadoque'’, 48. P. G., 65, 1182.)

Lorsque notre esprit est emporté par les flots de la boisson, non seulement il arréte ses

regards libidineux sur les apparitions que les démons lui présentent en songe, mais formant

16Nabuzardan était chef des gardes du corps de Nabuchodonosor lors de la prise de Jérusalem. Comment
les Peéres en ont ils fait le prince des cuisiniers? Leur méprise vient de la traduction des Septante. Le mot
hébreu qui signifie : chef des gardes a aussi le sens de sacrificateur et encore de cuisinier. Le traducteur grec

a pris ce dernier sens. Cfr. Albert Condamin, Le Livre de Jérémie, Paris, 1910, p. 272.
"Diadoque, évéque de Photice en Epire, vers le milieu du Ve siécle. La comparaison de ses écrits avec la

littérature du désert intéresse I'histoire de la spiritualité. Cfr. I'art. déja cité du P. Lebreton, Recherches de
science religieuse, mai-aott 1924, p. 359. De Maldonat écrivant au P. Poussines, éditeur de Diadoque: « J’ai
recu Diadochus... et je vous rends les plus vives actions de grices. J'aime beaucoup cet auteur, parce qu’il
est saint et d’'une foi antique, qu’il traite des sujets nécessaires & mes études, et que grace a vous il parle fort

bien latin. »

83



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

en lui-méme des images agréables, il se donne a ses visions avec ardeur comme a des étres
qu’il chérit. En effet les parties du corps destinées par la nature a la génération étant échauf-
fées par le vin, 'ame est comme forcée de chercher le plaisir en se représentant une ombre
de volupté. (Diadoque, 49. P. G, 65, 1 1.82.)

Apres que nous avons bien mangé, cet impie se retire et voulant nous envoyer le démon
de l'impureté pour nous tenter, il sen va lui conter létat ol il nous a laissé, et lui dit : « Allez,
allez hardiment attaquer et troubler un mortel. Car comme il a bien traité sen corps, vous
naurez pas beaucoup de peine a le vaincre. » Il vient donc et se souriant il nous lie les pieds
et les mains par les chaines du sommeil, puis fait de nous tout ce qu’il lui plait, et trouble
notre 4me par des illusions et des fantémes qui produisent méme des effets sur notre corps.
(Clim., XIV, 28. P. G., 88, 868.)

Galerie de lutteurs hors concours.

Tout d’abord Macaire 'Alexandrin. Nous avons eu déja le récit de son séjour a Tabenne,
nous connaissons l'affreux désert ou il avait choisi sa demeure. Nous ajoutons quelques

traits qui achéveront de faire connaitre son esprit et sa valeur'®.

Ayant su que durant tout le caréme les solitaires de Tabenne ne mangeaient rien qui eut
été cuit, il résolut de faire la méme chose pendant sept ans; et l'ayant pratiqué exactement en
ne mangeant que des herbes crues, les unes seches et les autres trempées dans de leau, selon
qu’il les rencontrait, il n'y trouva pas grande difficulté. Ayant aussi appris qu'un solitaire ne
mangeait qu'une livre de pain par jour, il rompit les morceaux de pain qu'il avait, et les mit
dans une bouteille, avec résolution de nen manger quautant qu’il en pourrait prendre avec
les doigts, ce qui est une grande austérité. Car, nous disait-il de fort bonne grace, jen prenais
bien plusieurs morceaux; mais lentrée de la bouteille était si étroite, que je ne pouvais les en
tirer ; et lexemple du publicain de I'Evangile que javais toujours dans lesprit me permettait
a peine d’user de ce qui métait nécessaire pour la vie. Il pratiqua perte dant trois ans cette si
étroite abstinence, ne mangeant que quatre ou cinq onces de pain par jour, buvant de leau

a proportion, et ne consumant durant toute 'année qu’une petite cruche d’huile.

Voici un autre de ses exercices. Cet homme infatigable se résolut de surmonter le sommeil
ainsi qu’il nous le raconta lui-méme, comme cela nous pouvant servir, en nous disant : «
Ayant résolu de vaincre le sommeil, je passai vingt jours et vingt nuits a découvert, étant
bralé durant le jour par la chaleur, et transi durant la nuit par le froid. Que si au bout de ce

temps, je ne me fusse jeté promptement dans ma cellule, je serais tombé en défaillance, tant

8Cf. Introd., tom. I, p.114, et chap. III, tom. I, p. XXXVII.

84



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

mon cerveau sétait desséché. Ainsi quant a ce qui me. regarde, jai surmonté le sommeil,

mais quant a ce qui est de la nature, je lui ai cédé lorsque jai reconnu en avoir besoin. »

Le démon que lon nomme lesprit de fornication lui faisant une guerre tres cruelle, il se
résolut de demeurer nu et sans sortir d'une méme place durant six mois entiers, dans un
marais nommé Scété, qui est dans une vaste solitude et ot il y a des moustiques, qui nétant
pas moins gros que des guépes, ont des aiguillons si pénétrants que la peau méme des
sangliers nest pas a [épreuve de leurs piqlres. Ainsi ils mirent tout son corps en un tel état,
que quelques-uns crurent qu’il avait la lepre et lorsqu’au bout de ce temps il fut retourné

dans sa cellule, on ne pouvait le reconnaitre qua la voix. (Heracl., 6. P. L., 74, 270.)

Le Stylite.

Devant les prouesses bizarres du Stylite, qui peuvent paraitre incroyables, Théodoret sent
le besoin de présenter une apologie. Il énumere les actions extraordinaires demandées aux
saints de 'ancienne loi. Il en appelle surtout aux fruits de cette prédication, a la popularité
du saint jusque dans les contrées lointaines, chez les Gaulois, chez les Romains qui mettent

son image sur les enseignes des boutiques.

Les bédouins eux-mémes (les Ismaélites) sont gagnés a 'Evangile. Siméon a contribué
a la formation de ces communautés de nomades dirigées par des évéques qui d’'une tente
faisaient leur cathédrale. Ces dioceses furent submergés par la vague islamique. A nos ex-
plorateurs de la Syrie confiée au mandat francais, de nous dire s’ils trouvent chez quelque

tribu des traces de christianisme, survivant apres douze siecles.

Siméon étant revenu a son monastere, il y séjourna fort peu, et sen alla dans un bourg
nommé Télanisse qui est au bas de la montagne ot il demeure maintenant. La ayant ren-
contré une petite maisonnette, il y fut reclus trois ans. Désirant de passer quarante jours
sans manger, ainsi quavaient fait autrefois Moise et Elie, il pria ce grand serviteur de Dieu,
Basse, qui faisait alors sa visite dans plusieurs bourgs dont les prétres étaient soumis a sa
conduite, de ne laisser quoi que ce fit dans sa cellule, et den murer la porte avec de la terre.
Sur quoi ce bon homme lui ayant représenté que cétait une entreprise trop difficile, et qu’il
ne devait pas se persuader qu’il y etit de la vertu a se donner la mort a soi-,méme, puisque
au contraire cétait le plus grand de tous les crimes, il lui répondit : « Mon pére, laissez-moi
dong, s'il vous plait, dix pains et une cruche pleine deau pour men servir, si jen ai besoin. »
Cela ayant été fait, et la porte ayant été bouchée comme il 'avait désiré, lorsque les quarante
jours furent passés, Basse la déboucha, et étant entré, il trouva tous les pains et toute leau

qu’il y avait mis, et le saint couché par terre sans parole et sans mouvement, comme s’il etit

85



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

été privé de vie. Ayant demandé une éponge et l'ayant trempée dans de leau, il lui en arrosa
et lava la bouche, et puis lui donna le corps et le sang de Jésus-Christ, ce qui l'ayant fortifié,
il se leva et prit un peu de nourriture en sugant des laitues, de la chicorée et quelques autres

légumes.

Depuis vingt-huit ans qu’il y a que ce que je viens de dire arriva, il a passé tous les carémes
sans manger; a quoi il a & présent moins de peine, parce qu’il. y est plus accoutumé. Car du
commencement, il passait tous les jours tout debout a louer Dieu, les jours suivants, son
corps affaibli par le jetine mayant plus la force de se tenir en cet état, il demeurait assis, et
lisait ainsi son office, et les derniers jours, ses forces étant entiérement abattues et se trou-
vant comme a demi-mort, il était contraint de se coucher par terre. Lorsqu’il commenca a
demeurer debout sur une colonne on ne put le faire résoudre a descendre durant le caréme;
et il savisa pour nen bouger, de se faire attacher durant tout ce temps a une poutre quon
lia a la colonne. Depuis, Dieu, ayant répandu du ciel dans son ame une grace encore plus
abondante, il na pas méme eu besoin de ce secours ; mais étant fortifié par la puissance
de sa gréce, il passe tous ces quarante jours avec une gaité incomparable sans manger quoi

que ce puisse étre.

Le saint ayant donc, comme jai dit, demeur¢ trois ans dans cette cellule, il sen alla sur le
sommet de cette célebre montagne, lequel il fit environner d'une muraille batie seulement a
pierres seches, et ayant fait une chaine de fer de vingt coudées de longueur, il sen fit attacher
un bout au pied droit, et 'autre a une grosse pierre, afin de ne pouvoir, méme quand il
voudrait, sortir hors de ses limites. Et 13, sans que la chaine dont il était ainsi attaché pat
empécher son esprit de senvoler dans le ciel, il soccupait sans cesse a contempler des yeux
de la foi et de la pensée des choses qui sont au-dessus du ciel. Sur quoi Mélece, ce grand
personnage qui était alors patriarche d’Antioche et que sa prudence et son esprit rendaient
si célebre, lui ayant représenté que la volonté conduite par la raison étant assez forte par elle-
méme pour tenir le corps dans ses liens, cette chaine était inutile, il obéit sans contester, et

envoya quérir un serrurier pour la rompre.

Or, d’autant que la foule de ceux qui venaient vers lui était innombrable, et que chacun
sefforcait de le toucher dans la créance que ces peaux dont il était revétu portaient quelque
bénédiction, ces grands honneurs quon lui rendait lui semblant non seulement excessifs,
mais extravagants, et ne pouvant davantage souffrir une chose qui lui était importune, il
savisa de demeurer sur une colonne, et en fit faire d'abord une de six coudées de haut, puis
de douze, puis de vingt-deux; et celle sur laquelle il est a présent est de trente-six coudées, le
désir qu’il a de senvoler dans le ciel faisant qu’il séloigne toujours de plus en plus de la terre.
Quant a moi, je juge qu'une chose si extraordinaire nest point arrivée sans une conduite
particuliére de Dieu; et je prie ceux qui prennent plaisir de trouver a redire a tout, de donner

un frein a leur langue, et de considérer que Dieu fait souvent des choses semblables pour

86



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

réveiller et pour exciter ceux qui sendorment dans la négligence et dans la paresse. Ainsi
il commanda a Isaie d’aller non seulement nu-pieds mais tout nu; a Jérémie de ceindre ses
reins pour annoncer ainsi ses prophéties aux incrédules, et quelquefois méme de mettre a
son col des chaines de bois et de fer. Ainsi Dieu a été l'auteur d’une action si admirable et
si extraordinaire, afin que chacun étant poussé du désir de voir un miracle si nouveau, vint
pour en étre spectateur, et fit porté par la a ajouter foi aux avis que le saint leur donnerait
pour leur salut. Car des prodiges si inouis sont comme une préparation qui nous engage
a recevoir les instructions que lon nous donne. Et, comme les rois changent de temps en
temps les figures de leurs monnaies, tantot en y faisant mettre I'image d’un lion, tant6t
celle d'une étoile, et tantot celle d'un ange, pour ajouter encore quelque chose au prix de
lor par ce changement, ainsi le roi de tout 'univers ajoutant a la piété ordinaire de ses saints
des maniéres de vie si nouvelles, ils excitent non seulement les fideles, mais les incrédules
méme a célébrer ses louanges, dont il ne faut point d’autre preuve que ce qui est arrivé en
cette rencontre, puisque le séjour de ce saint sur cette colonne a porté la lumiere dans I'dme
d’un si grand nombre d’Ismaélites qui étaient auparavant ensevelis dans les ténebres du
paganisme. Car cette lampe si éclatante étant exposée de la sorte comme sur un chandelier
fort élevé, et jetant ainsi qu'un soleil des rayons de toutes parts, on voit, comme jai dit, des
Ibéres, des Arméniens et des Perses recevoir le saint baptéme. Et quant aux Ismaélites qui
y viennent par de grandes troupes de deux cents, de trois cents et de. mille quelquefois, ils

abjurent en criant a haute voix I'idolétrie de leur pays. (Théod., 26. P. L., 74, 102.)

Etienne le Lybien.

Un nommé Etienne, qui était Lybien de nation, demeura durant soixante ans aupres de
la Marmarique et de la Maréotide. Comme il était extrémement instruit dans cette sainte
maniere de vivre, et avait le don de discernement, Dieu lui fit cette grace particuliére, que
de quelque affliction quon fit travaillé, on en était délivré apres l'avoir vu. Il fut connu de
saint Antoine, et vécut jusqua notre temps. Je ne l'ai point vu néanmoins, a cause qu’il y
avait extrémement loin jusqu’au lieu ot il demeurait. Mais saint Ammon et Evagre, qui
lallerent visiter, nous conterent, que l'ayant trouvé extrémement malade d’'un cancer, il ne
laissait pas de leur parler et de faire des corbeilles avec, des feuilles de palmier, tandis que le
chirurgien lui faisait de grandes incisions, comme si ce corps qu'il découpait de la sorte etit
été le corps d’'un autre, et demeurant durant cela aussi ferme et aussi tranquille, que si sa
chair nett pas été plus sensible que ses cheveux, tant la patience que Dieu lui donnait, était
extraordinaire et admirable. Lors, nous disaient ces saints personnages, que nous nétions
pas moins épouvantés quaflligés, de voir un si grand serviteur de Dieu étre tombé dans
une si grande maladie, et que les chirurgiens lui faisaient souflrir de si cruelles douleurs, le
bienheureux Etienne connaissant quelles étaient nos pensées nous dit : « Que cela ne vous

étonne point, mes enfants, puisque Dieu ne, fait jamais rien que de bien, et pour une bon

87



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

fin. Peut-étre que mon corps avait mérité détre chatié de la sorte; et il mest beaucoup plus
avantageux qu’il le soit en cette vie, que lorsque je serai passé a une autre apres avoir fini ma
carriere. » Il nous exhorta ensuite de souffrir avec patience, et nous fortifia par ses paroles,
a supporter courageusement les afflictions, ce que jai bien voulu vous rapporter, afin que
nous ne nous étonnions pas de voir tomber quelques saints dans de si grandes souffrances.
(Heracl., 12. P. L., 74, 289.)

Pacéme et son maitre Palémon'’.

Lesprit de douceur sépanouit sur les épines des austérités. Pacdbme qui est tout bonté et
discrétion, le vir humanissimus, qui craint que les tours de force de Macaire ne découragent
ses moines, ma pas appris a transiger avec 'amour de ses aises et ne réduit pas le programme

de ses austérités personnelles.

Il y avait aupres de la montagne ol saint Palémon et saint Pacome demeuraient, un désert
tout plein dépines. Pacdme, y allant souvent chercher du bois, marchait pieds nus sur ces
épines. Et lorsqu’il en entrait beaucoup dans sa chair, non seulement il le souffrait avec
patience et avec courage, mais il en ressentait de la joie, se souvenant des clous dont Notre-
Seigneur a été attaché a la croix. Il aimait si fort la solitude, qu’il allait souvent dans le désert,
ou il demeurait longtemps en oraison, et suppliait Dieu de tout son coeur de le délivrer par
sa bonté de tant de pieges que le démon tend aux hommes pour les perdre. (Vit. Pac., 2. P.
L., 73,236.)

Saint Palémon commenga a ressentir de trés grandes incommodités en tout son corps
par une douleur de rate causée de ses excessives austérités, car souvent lorsqu’il mangeait
il ne buvait point. Sur quoi quelques solitaires qui étaient venus le visiter, I'ayant conjuré de
nachever pas de ruiner son corps déja si faible, et de souffrir quon prit quelque soin de le
soulager, il accorda enfin a leurs prieres de se fortifier un peu dans cette grande débilité par
une nourriture suffisante. Mais cela ne dura guére. Car ses douleurs de rate augmentant, il
quitta cette nourriture qui lui était si nouvelle, et retourna aussitot a son ancienne maniére
de vivre, en disant : « Si les martyrs de Jésus-Christ, bien quon les mette en pieces, ou
quon leur tranche la téte, ou méme quon les brile, souffrent pour la foi jusquia la mort

tous ces tourments avec courage, pourquoi, cédant a de légeéres douleurs, perdrais-je par

YPacome (296-346), né paien, fut amené au christianisme par la charité que les chrétiens d’Esneh lui té-
moignérent lorsqu’il passait dans cette ville avec les recrues qui venaient d¥étre levées pour les services de
lempereur. Apres le baptéme il se met sous la conduite de Palémon. Il regoit ensuite du Ciel lordre de fonder
un monastére a Tabenne. Aprés Tabenne les fondations continuent. Il laisse en mourant sept monastéres

d’hommes et deux monasteres de femmes, dont celui de Tabenne dirigé par sa soeur.

88



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

mon impatience les récompenses que je pourrais espérer, et tremblerais-je lachement a la
vue de quelques souffrances passageres par le désir de la vie présente? Je me suis laissé
aller aux persuasions de ceux qui mont conseillé de manger des viandes dont je navais
point accoutumé d’user; et au lieu den recevoir du soulagement, mes douleurs en sont
augmentées. Il faut donc avoir recours a mes anciens remedes, et ne pas abandonner le
bonheur de l'abstinence, dans lequel je suis assuré que consiste, apres Dieu, le repos et la
véritable joie. » Le saint vieillard agissant avec une générosité chrétienne, tomba avant la
fin du mois dans une telle langueur qu’il en mourut. Ainsi, comblé de jours et de vertus,
il se reposa en paix, selon le langage de I'Ecriture. Son bienheureux disciple ensevelit son
corps; son ame fut emportée dans le ciel par les choeurs des anges; et Pacome retourna en
sa demeure solitaire. (Vit. Pac., 13. P. L., 73, 237.)

Zénon sur la montagne d’Antioche.

Ladmirable Zénon a été connu de peu de personnes, mais ceux qui ont eu ce bonheur
demeurent d’accord quon ne saurait autant le louer qu’il le mérite. Il était de la province
du Pont, ou ayant de tres grands biens il les quitta, et selon ce quil rapportait lui-méme,
passa en Cappadoce qui en est proche, pour étre arrosé des eaux de la grace, que le grand
saint Basile répandait en abondance dans cette province, et qu’il versa sur son ame, laquelle
porta ensuite des fruits dignes d’'un arrosement si salutaire. Car aussitot apres la mort de
lempereur Valens, auprés duquel il avait une charge, il renonga a son emploi, et passant de la
cour dans I'un de ces sépulcres qui sont en si grand nombre sur la montagne d'Antioche, il y
demeurait seul et soccupait a purifier son ame, a dissiper les nuages qui en obscurcissaient
lalumiére, a contempler les grandeurs de Dieu, et a disposer son cceur pour se rendre digne
de le recevoir, lextréme désir qu’il avait de senvoler dans le ciel pour se reposer dans son
sein, lui faisant souhaiter avec ardeur d’avoir les ailes de cette sainte colombe dont il est
parlé dans I'Ecriture. Etant dans de si excellentes dispositions, il navait ni lit, ni lampe, ni
feu, ni marmite, ni coffret, ni livre, ni quoi que ce soit; mais il portait seulement de vieux
habits, et des souliers si usés qu’il n’y avait pas méme de quoi les attacher, et recevait d'un
de ses amis la nourriture dont il ne se pouvait passer, qui était un pain, lequel lui durait
deux jours. Quant a leau il l'allait puiser lui-méme fort loin de la. Comme il en apportait
un jour, quelqu’un considérant la peine qu’il avait, le pria de trouver bon qu’il len soulageét,
a quoi il résista d'abord, disant qu’il ne pouvait se résoudre a boire de leau qu'un autre lui
elit apportée. Enfin voyant qu’il insistait toujours il lui donna les deux cruches qu’il tenait
en ses deux mains, mais elles ne furent pas plutdt arrivées a la porte du saint que toute cette
eau se répandit, et [événement ayant ainsi confirmé ce qu'il avait dit, il retourna en puiser
a la fontaine. (Théod., 12. P. L., 74, 64.)

89



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Héroisme des porteurs de figues.

Il arriva qu’un jour une personne vint dans un transport dadmiration apporter a l'abbé
Jean, qui était alors économe dans le désert de Scété, quelques figues qui étaient venues
dans la Libye comme un miracle dont on n’avait jamais rien vu de semblable dans ces lieux.
Ce saint homme Jean qui servait léglise du temps du bienheureux Paphnuce, qui lui avait
lui-méme donné ce soin, envoya aussitot ces fruits par deux jeunes religieux a un vieillard

fort infirme qui demeurait dans le fond du désert, et qui était éloigné de 18 milles de Iéglise.

Ces jeunes hommes ayant recu ces figues se mirent en chemin pour aller a la cellule de ce
vieillard ; mais il survint tout & coup une nuée si épaisse qu’ils perdirent la trace d’un petit
sentier qu'ils devaient suivre, ce qui eut pu arriver trés aisément méme aux plus anciens
solitaires. Ainsi, ayant erré tout le jour et toute la nuit dans toute la vaste étendue de ce
désert sans pouvoir trouver la cellule de ce vieillard, ils furent enfin accablés du travail d'un
si pénible voyage, et tourmentés si cruellement de la faim et de la soif, qu’ils sagenouillerent

pour prier Dieu et rendirent 'Ame dans leurs priéres.

On les chercha ensuite, fort longtemps en suivant la trace de leurs pas qui demeurent
imprimés dans ces lieux sablonneux comme sur la neige, jusqua ce qu’il séleve un petit vent
qui jette d'autre poussiere par dessus et qui les cache. On les trouva enfin en cet état, ayant
aupres deux leurs figues ou ils navaient pas touché, parce qu’ils aimerent mieux perdre
la vie que la fidélité dans le dépot qui leur avait été confié, et de mourir plutot dans ces
extrémités que de violer en la moindre chose le commandement de leur supérieur. (Inst.,
V,40.P. L., 49, 263.)

La Régularité.

Ce qui tient le plus a coeur aux supérieurs de communautés, cest la régularité, garantie de

lordre du monastére et auxiliaire de la vertu des moines.

La fidélité a la regle exige d’ailleurs des efforts méritoires. Le cénobite a, du fait de la regle,

) . 5 . . , .
plus doccasions que lermite de contrarier sa volonté. Depuis ces temps, nous avons vu la
regle solennellement canonisée en la personne de saints dont la vie noftrait de merveilleux

que la constante et parfaite fidélité.

La perfection est donc a la portée de tous les religieux, et, nous pouvons dire, de tous les

chrétiens qui simposent un réglement de vie.

Je veux vous rapporter en un mot les grands avantages que je trouve ici, afin que vous
jugiez vous-mémes s’ils égalent ceux que jai quittés dans la solitude et que vous reconnais-
siez ensuite si cest lennui et le dégotit de la vie hérémétique qui m’y a fait renoncer, ou
plutot le désir de trouver dans la vie commune de cette maison, la pureté que je cherchais

dans le désert. On na point ici lembarras de rien prévoir pour le travail de chaque jour.

90



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

On nest point occupé du soin ni de vendre, ni dacheter. On est délivré de cette nécessité
inévitable de faire au moins sa provision de pain. On na aucune de ces inquiétudes pour
ce qui regarde le corps, que l'on ressent si souvent dans les déserts, non seulement pour soi

en particulier, mais encore pour ceux qui nous viennent voir.

Enfin, on nest point ici exposé a la vanité qui corrompt plus un solitaire que tout ce que
je viens de dire et qui rend inutiles tous ses travaux. Mais pour ne me pas arréter a ces
tentations dorgueil, qui attaquent si dangereusement les anachoretes, je ne veux considérer
que ce qui est commun et général a tous les solitaires, cest-a-dire ce soin qu’ils ont tous de
se préparer leur nourriture. Cela passe aujourd’hui dans un tel exces, que bien loin de se
contenter de cette simplicité de nos peres qui sabstenaient d’huile pour toujours, on ne se
contente pas méme de ce relachement qui sest introduit en nos jours oll avec une livre et
demie d’huile et une petite mesure de lentilles, ou avait de quoi recevoir le long de 'année
tous les survenants. On double maintenant, et on triple toutes ces mesures et apres cela, on a
encore bien de la peine de fournir a notre vivre. On est si relaché en ce temps, quen mélant
le vinaigre avec la saumure, on ne se contente plus d’y verser une petite goutte d’huile,
comme nos péres qui pratiquaient si bien l'abstinence des déserts et qui n'usaient d’huile,
que pour ne pas donner lieu a la vaine gloire. On coupe en petites tranches les fromages
d’Egypte dont on se sert pour délices et on y répand ensuite beaucoup plus d’huile qu’il
ne faudrait. Ainsi on méle deux choses qui avaient chacune leur douceur et qui pouvaient
séparément et en divers temps, nourrir agréablement un solitaire, pour nen faire plus qu'un

seul mets et le rendre plus délicieux.

On se met tellement en possession de plusieurs choses, quon a méme aujourd’hui dans
la cellule quelque étoffe pour se couvrir, sous prétexte de sen servir pour recevoir ceux qui
surviennent. Je ne dis rien de ce qui parait le plus insupportable a une 4me toujours abimée
en Dieu et dans les choses saintes, qui est cette foule de survenants et cet embarras continuel
de visites; ce soin de recevoir et de conduire nos hdtes, cet engagement a leur rendre des
visites réciproques, enfin ces entretiens vagues et tous ces discours et occupations inutiles.
(Coll,, XIX, 6. P. L., 49, 1132.)

Si vous voulez bien savoir ce que cest que de se contenter de ce que je viens de dire,
éprouvez-le longtemps, et gardez ce régime inviolablement, sans y ajouter rien de cuit ni
les jours du dimanche ou du sabbat, ni a loccasion des fréres qui vous viennent voir. Car
ces petits extraordinaires soutiennent beaucoup le corps, et le mettent en état de se con-
tenter les autres jours d'une moindre quantité de nourriture et quelquefois méme de sen

passer tout a fait sans incommodité; parce que les viandes que lestomac a prises dans ces

91



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

rencontres, lui donnent assez de force pour se passer du reste.

Mais celui qui se sera réglé a ne prendre que ces deux pains, ne pourra certainement se
passer a moins un seul jour. Je sais combien nos anciens, et je puis dire la méme chose de
moi-méme, ont souffert autrefois en se voulant contenter de ce régime, et qu’ils se sont fait
pour cela une telle violence, qu’ils ne simposaient qua regret en quelque sorte et non sans

peine et sans tristesse, une abstinence si rigoureuse. (Coll., II, 21. P. L., 49, 553.)

Il est aussi trés séverement défendu a tous les freres doser rien manger hors de la table
devant ou apres I'heure réglée pour prendre tous ensemble leur nourriture. Lorsqu’ils vont
dans les jardins ou les fruits pendent aux arbres et quétant non seulement sous la main,
mais encore sous les pieds de tous ceux qui passent, ils tentent par cette abondance et par
cette facilité les plus austéres méme et les plus abstinents a les désirer, ils croiraient néan-
moins faire un sacrilege non seulement den manger, mais de les toucher de la main, etils ne
touchent jamais qu’a ceux que léconome fait servir au réfectoire pour toute la communauté.
(Inst., IV, 18.P. L., 49, 177.)

La sainteté dans les petites choses.

La valeur des privations ne se mesure pas a I'importance du mets dont on sabstient. Sans
nuire a ses devoirs détat on peut simposer des sacrifices méritoires. Dans la vie la plus
mélée au monde on peut suivre les conseils de Dorothée : « Vous voyez des personnes qui
samusent, vous vous sentez portés a les rejoindre, cest un acte de renoncement a votre

volonté propre.... »

Labbé Mutois disait qu’il aimait beaucoup mieux un ouvrage léger et continuel qu'un
ouvrage difficile et qui durait peu. (Pélage, VII, 11. P. L., 73, 894.)

Un des saints Peéres disait : Il y a des personnes qui Mangeant beaucoup, se levent néan-
moins de table ayant encore faim, parce quelles ne veulent pas se rassasier entierement. Et
dautres qui mangeant peu, se rassasient. Or, il est sans doute que les premiéres sont plus
parfaites que les autres. (Pélage, X, 99. P. L., 73, 931.)

92



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Quelques fréres disaient qu’un vieillard ayant désiré de manger un concombre, lorsquon
lui en eut apporté un, il le mit devant lui et n'y touchat point, afin de ne pas se laisser
surmonter par 'intempérance, et fit ainsi pénitence de lenvie qu’il avait eue. ( Ruffin, 50. P.
L., 73, 767.)

Or, il nous est facile, mes freres, de rompre notre volonté en diverses manieres et méme
dans les moindres occasions. Un moine, par exemple, sort pour un instant de son monas-
tere; il voit par hasard quelque chose qui tombe sous sa vue et ses pensées lui suggeérent de
sarréter pour la considérer. Sil résiste a ce mouvement il rompt sa volonté propre. Il trouve
quelques personnes qui samusent a discourir ensemble; il se sent porté a les joindre et a
sentretenir avec elles ; 'l y résiste, il renonce a sa volonté propre. Il lui vient dans lesprit
daller voir a la cuisine ce quon y appréte ; s’il y résiste, il retranche sa volonté propre. 11
sapercoit quon a mis quelque chose en quelque lieu, il lui prend envie de demander qui
P e o . TSI .

y a apportée ; s’il sen abstient, il rompt sa volonté propre. Cest ainsi qu'un religieux en se
combattant et se contrariant en quantité de petites choses, peut acquérir 'habitude de se
vaincre ; il passera de 1a jusqua mettre son repos et sa joie a renoncer a moi-méme dans
les plus importantes et enfin il sélévera jusqua ce degré de vertu, de navoir plue de volonté
propre ; en sorte que tout ce qui peut lui arriver, lui est bon, le satisfait et le contente. Ainsi il

. . . s o
se trouve que ne voulant en rien du monde faire sa volonté, sa volonté saccomplit toujours,
car toute chose et tout événement sont conformes a la volonté de celui qui est indifférent

et qui nen a point de particuliere. (Dorothée I. P. G., 88, 1636.)

Les festins des moines.

Postumien ayant rappelé le régal que lui avait offert un moine de Libye, Sulpice-Séveére raille
les Gaulois sur leur bon appétit. Son ami Gallus se reconnait incapable de suivre le régime

des Africains.
La différence des climats explique la diversité des observances.

« Lui, pleurant de joie, se jette alors a ses genoux, nous embrasse a plusieurs reprises et
nous invite a prier en commun ; puis il étend a terre des peaux de chevreaux, sur lesquelles
il nous fait asseoir. Il nous servit un diner, certes trés splendide : cétait la moitié d’'un pain
dorge. Or nous étions quatre et lui faisait le cinquiéme. Il nous apporta aussi un faisceau
d’herbe dont le nom méchappe ; cette herbe ressemblait a la menthe, abondait en feuilles
et avait la saveur du miel. Cette douceur extraordinaire nous charma et nous satisfimes
notre appétit. » Alors moi souriant a Gallus : « Que te semble, Gallus, d’'un pareil diner ?

un faisceau d’herbe et la moitié d’un pain dorge pour cinq hommes. » Gallus qui est fort

93



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

timide, rougit un peu a cette attaque : « Sulpice, dit-il, selon ta coutume, tu ne laisses passer

. A . . . o\ .
aucune occasion de nous accuser détre de gros mangeurs. Mais il y aurait cruauté a toi
de nous forcer, nous autres Gaulois, a vivre comme des anges du reste je suis persuadé
que pour le plaisir de manger, les anges mangent eux-mémes), car, a moi seul, je craindrai
dattaquer cette moitié de pain dorge. Qu’il sen contente, ce Cyrénéen, que la nature ou la
nécessité ont contraint de jetiner, ainsi que ces gens que le ballottement du vaisseau avait,
je pense, forcés a la diete. Nous autres, nous sommes loin de la mer et encore une fois, nous

sommes Gaulois. Mais que Postumien continue plutdt histoire de son Cyrénéen. »

« A lavenir, dit Postumien, je me garderai de vanter la frugalité de qui que ce soit, de
crainte doffenser nos Gaulois, en citant de tels exemples. Cependant javais résolu de vous
parler aussi du souper de ce Cyrénéen et des repas suivants ; mais je nen ferai rien de peur

que Gallus ne croie que je le raille. » (Sulpice-Sévere, Dial., 1. P. L., 20, 187.)

Cassien?’, a propos des observances du temps pascal, et apres lui Climaque, mettent en

garde contre la sensualité qui veut prendre les jours de féte sa revanche des jetines.
Cependant les menus des repas ne doivent-ils pas aider la joie intérieure a se manifester?

La réponse est donnée par un beau miracle accordé a la foi simple d’Apollon et de ses

enfants.

« Il ne convient pas de jetiner lorsque Iépoux est présent. » Jésus-Christ, aux fétes de

Paques, fait reconnaitre sa présence et la regle monastique voile sa sévérité.

Le Juif se réjouit au jour du sabbat et aux jours de fétes, et un solitaire intempérant se
réjouit aux jours du samedi et du dimanche. Il compte durant le caréme combien il y a
encore de temps jusqua Paques, et plusieurs jours auparavant il prépare ce qu’il a résolu
d’y manger. Celui qui est esclave de son ventre ne pense quaux mets délicieux dont il pourra
se rassasier en ces fétes solennelles ; mais le serviteur de Dieu ne pense qu'aux graces et aux

vertus dont il pourra senrichir en ces jours. (Clim., XIV, 8. P. G., 88, 864.)

Je ne veux pas aussi passer sous silence ce que nous apprimes qu’il fit peu de jours apres
quil se fat enfermé dans cette caverne avec quelques solitaires. Le saint jour de Paques
étant venu, et en ayant la tous ensemble solennisé la veille avec les cérémonies ordinaires,

lorsquon leur préparait a manger de ce qu’ils avaient, qui nétait qu'un peu de pain fort

2Coll. XXI, 22, 23. A rapprocher du festin offert par Serénus, Coll. VIII, 1, introd., p. VII.

94



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sec, et quelques herbes que ces solitaires salent pour les pouvoir conserver, le saint leur
dit : « Si nous avons de la foi, et si nous sommes véritablement fideéles serviteurs de Jésus-
Christ, que chacun de nous lui demande s’il a agréable quen cette féte il fasse en toute
assurance meilleure chere que de coutume. » Sur quoi ces solitaires lui ayant présenté que
se reconnaissant indignes de recevoir cette grace, cétait a lui qui les devancait en age et
en mérites, de le demander a Dieu, aussitot le saint avec un visage extrémement gai se mit
en oraison, laquelle étant achevée, et tous ayant répondu « Ainsi soit-il », ils virent aussitot
paraitre a lentrée de la caverne des hommes qui leur étaient entierement inconnus, lesquels
leur apporterent une si extréme quantité de vivres, qua peine en a-t-on jamais vu, ni une
telle abondance, ni une telle diversité. Il y avait méme des espéces de fruits inconnus a
toute 'Egypte, des grappes de raisins d’'une prodigieuse grandeur, des noix, des figues et
des grenades mures beaucoup avant la saison. Il y avait aussi quantité de miel et de lait, des
dattes d’une grosseur extraordinaire, et des pains trés blancs et encore tout chauds, bien
qu’il semblat a la maniere dont ils étaient faits, qu’ils venaient de quelque pays fort éloigné.
Ceux qui apporterent toutes ces choses ne sen furent pas plutdt déchargés qu’ils sen allerent
en grande hite, comme s’ils eussent été pressés de retourner vers celui qui les avait envoyés,
et ces solitaires apres avoir rendu graces a Dieu, commenceérent a manger ce qu’ils avaient
ainsi regu, et sen nourrirent jusquau jour de la Pentecdte, sans pouvoir entrer en doute que
Dieu ne leur et fait ce présent, en considération d’une féte si solennelle. ( H. M., 7. P. L.,
21, 416.)

CHAPITRE V. CASCESE INTIME

I. — Orgueil et vaine gloire.

A Tentrée des précédents chapitres, nous aurions pu présenter groupées un bon nombre de
sentences faisant ressortir 'importance d’une vertu, au point de la mettre par-dessus toutes
les autres. Il n'y aurait guére de réserves a faire sur ce procédé, employé a recommander

I'humilité. Avec elle, nous pénétrons davantage les principes vitaux des moeurs chrétiennes.

Elle nous met en garde contre des passions plus dégagées des sens, la recherche de lestime
des hommes et la complaisance en son propre mérite. Cest un ennemi plus dangereux que
lattrait du plaisir. Il est en tous, au fin fond de la nature; il encourage et vicie la pratique
des austérités; il se maintient chez les parfaits. « Quant a la vaine gloire, elle est comme
une liqueur, ou plutét comme un poison qui se répand généralement sur toutes les vertus,
» Elle est comme loignon qui dépouillé d'une peau, en montre une nouvelle. Un solitaire
croira avoir vaincu lorgueil en saccusant de fautes graves, et voila qu’il ne peut souffrir une

allusion a une sortie inutile.

Le moine est exposé a senorgueillir de sa vertu, comme le mondain de ses talents. Les

tentations d’'impureté sont une grace, puisquelles lui rappellent sa faiblesse native. Il lui faut

95



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

une vigilance inlassable et des attaques préventives. Si vous tenez trop a la bonne opinion
de vos freres, n'hésitez pas a simuler un défaut; faites-vous passer pour gourmand, en vous

servant avec avidité.

Il y a des offensives plus héroiques. Cassien nous présente par deux fois I'abbé Pynuphe
qui senfuit de son monastére ou les marques de vénération qu’il recoit lui sont trop a charge.
A Tabenne, une religieuse se fait passer pour folle, et les soeurs comblent ses désirs en la

traitant sans compassion®!.

Ici encore, on pourra sourire de pitié et crier a lexagération. Mais sans proposer &
I'imitation des actes que seule autorise une inspiration de nature exceptionnelle, nos
maitres prétendent bien qu’ils sont la pratique de I'humilité et qu’ils font atteindre lesprit

de cette difficile vertu.

Ils pourraient faire I'apologie de la folie des humiliations, en se maintenant sur le terrain
de la morale, soit quon sen tienne aux données de lexpérience, soit quon les présente dans
une cohésion logique. Silon veut sarréter a lobservation, ils ne craignent pas que lon aille
plus avant queux dans la science de cette lutte intérieure, dans lenquéte sur la puissance
de 'amour-propre, sur l'astuce de cet ennemi, sur les illusions qu’il excite et qu’il entretient.
Veut-on une théorie de 'humilité, ils pourront embarrasser plusieurs moralistes en leur
demandant daller aux conclusions de leurs principes, ou plutét ils pourront les mettre au

défi de formuler un principe général.

On ne voit pas, en effet, de désaccord entre moralistes quand on se borne a dénoncer la
vanité et les vulgaires ambitions; ce nest pas aller bien loin dans la critique morale; et il y
suffit d'un peu de gotit ou du sens du ridicule. Le principal objectif, souterrain, invisible,
ce nest pas la vaine gloire mais lorgueil, la superbe, selon le parler des anciens auteurs. Un
homme peut dédaigner les louanges dont il connait la légeéreté ou l'insincérité, se mettre
au-dessus des compétitions, »retirer dans le silence d’une vie obscure, et cependant gar-
der, fortifier méme la conscience qu’il a d'un mérite qui le met a part de ses semblables.
Quel jugement porter sur lui? Des philosophes érigeront cette attitude en modele. D’autres
qui nadmettent pas ces prétentions, évitent de condamner et aussi de répondre. Ils ne veu-
lent pas aller au fond des choses. Ils seraient amenés a reconnaitre que le désir légitime
d’ascension est perverti par suite du refus de s'incliner devant le Maitre souverain. Ils re-
doutent I'aveu de notre dépendance et de notre misere. Ils aiment a louer la modestie, mais

releguent le mot d’humilité dans la langue spirituelle.

Nos vieux moralistes ne peuvent méconnaitre la connexion de la doctrine et de la morale
chrétiennes. Ne pas comprendre l'amour des ignominies et les prouesses des saints, cest

oublier que lon doit sa réhabilitation a 'abaissement infini du Sauveur.

21Heracl., 21. P. L., 74, 299.

96



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Dong, ces conseils, ces pratiques, ces mortifications, ces démarches ne peuvent étre bien

saisis, si on laisse de c6té leur relation avec la personne du Rédempteur et du Divin modele.

La pleine notion de 'humilité échappe a ceux qui nentrent pas dans les convictions des
saints, qui, par conséquent ne peuvent saisir 'unité de leur vie. Lexpression sera imparfaite,
si lon entreprend de justifier un aspect isolé de leur vertu. Lanecdote narrée par Dorothée
rassure ceux qui ne trouveraient pas la solution d’apparentes antinomies. Comment un
homme de vie austere peut-il sincérement se mettre au-dessous d’hommes obstinés dans
le vice? Labbé Zozimene sait comment répondre; le jeune Dorothée, alors son disciple, le
tire dembarras : « Vous étes a court de mots pour expliquer, mais il vous arrive la méme
chose qua un médecin ou a un philosophe; si quelqu’un a bien appris une de ces sciences, et
la sait mettre en pratique, @ mesure qu’il lexerce, il sengendre et se forme en son esprit une
certaine habitude, laquelle il ne peut enseigner, ni méme déclarer comme il se lest acquise.
Ainsi se forme une disposition d’humilité qui ne se peut exprimer par des paroles... » «
Vous avez frappé justement au but », sécria Zozime tout joyeux et le sophiste contradicteur

se paya aussi de cette raison.

De méme, ceux-la seuls qui sont humbles avec les saints, au moins dans leurs désirs et
dans les aveux essentiels des intimes miséres, entendront certaines abstentions qui seraient

notées d’affectation ou de scrupule.

En ces temps primitifs, le nombre des prétres était infime, deux ou trois par centaines
de solitaires. Tel grand monastére pacomien était privé de la messe si un prétre séculier
ne venait pas célébrer. On devait souvent faire violence a un moine pour le conduire a
lordination. Les saintes gens reculaient devant la grandeur et la sainteté des fonctions sa-
cerdotales. Ils avaient aussi la crainte des honneurs et dignités joints aux charges ecclésias-
tiques, ce qui nous explique la curieuse parole de Cassien : « Qu’il faut éviter avec grands

soins les femmes et les évéques. »

Le désir de faire apprécier le mérite quon sattribue ou la complaisance a le considérer,
sera efficacement combattu par la manifestation spontanée des défaillances, des défauts,

des tendances et méme des tentations que lon est porté a tenir secrets.

Atteindre la source du mal et y porter la lumiére est une opération parfois indispensable
et dont le succes est assuré. Moise est délivré du démon de la gourmandise apreés qu’il a
courageusement avoué a Sérapion devant ses freres le larcin quotidien d’'un petit pain. Ces
accusations devant le chapitre ne pouvaient pas se renouveler souvent pour chaque moine.

Mais chacun donnait la clef de sa conscience au maitre de son Ame.

Les ascetes ne se souciaient pas de déterminer exactement le degré de gravité des fautes
qui rendait l'accusation nécessaire. Ardents a suivre les conseils, ils ne s'inquiétaient pas de

savoir ol commengait lobligation; recourant a la confession, méme lorsqu’ils n'avaient pas

97



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

raison de penser qu’ils avaient perdu l'amitié divine, ils donnérent lexemple de la pratique
fréquente du sacrement, que suivit le commun des chrétiens. Ils ont ainsi contribué a faire
entrer dans les meeurs cette institution puissante a former, développer, diriger la conscience
chrétienne et a faconner la morale publique. Le bienfait de louverture de conscience était
connu des sages du paganisme. La nouveauté fut de faire adopter universellement cette
volonté courageuse et ce repliement sur soi-méme qui nétaient obtenus que de quelques

philosophes.

Nous constatons de nouveau le role des Péres du désert dans la mise en valeur du dépot de
la tradition, la connexion entre l'assimilation de la doctrine et la pratique sacramentelle et
ainsi 'impossibilité de laiciser et rationaliser un enseignement qui nest pas offert seulement
a lesprit, mais qui est livré a létre tout entier, agissant sur le sentiment et la volonté, sur

l'intelligence et les facultés sensibles.

Dires des Anciens. Le grand Antoine disait avoir vu la terre couverte des lacets du démon
; et comme il disait en gémissant : « Qui pourra les éviter? » il entendit une voix qui disait :

« Phumilité. »

.« -
Labbé Evagre disait : « Le commencement du salut est de se reprendre soi-méme. »
L[]
.« -

Théophile, patriarche d’Alexandrie, étant allé voir les solitaires de la montagne de Ni-
trie, et demandant a leur abbé quelle était la chose qu’il avait reconnue la plus utile pour
savancer dans le service de Dieu, ce saint vieillard lui répondit : « Cest de maccuser et de
me reprendre sans cesse moi-méme. » A quoi le patriarche répartit : « Vous avez raison,

mon Pere, et il n'y a point d’autre voie qui meéne au salut. »
L]
.« -

Une parole de Jean le Thébain : Le moine doit se proposer d’acquérir '’humilité avant toute
autre vertu; cest le sens de l'avis donné par le Sauveur : Bienheureux les pauvres desprit, car

le royaume des Cieux est a eux !

98



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

De I'abbé Poemen : Nous devons respirer la crainte de Dieu et '’humilité comme l'air sans

lequel nous ne saurions vivre.

Du méme : Lhumilité est comme la terre sur laquelle Dieu veut quon lui fasse des sacri-
fices.

De l'abbé Hypériche : Larbre de vie est tres élevé, cest 'humilité du moine qui atteint le

D’un vieillard : Quand une pensée dorgueil se présente, scrute ta conscience, examine
si tu observes tous les préceptes, si tu aimes tes ennemis, si tu te réjouis du succes de tes
adversaires, si leur malheur tattriste, si tu te reconnais un serviteur inutile, plus méprisable

que les autres pécheurs.

Le démon sétant transformé en un ange de lumiere se présenta a un solitaire et lui dit : «
Je suis 'ange Gabriel et Dieu ma envoyé vers vous. » Le solitaire lui répondit : « Vous devez
faire erreur, cest a un autre que Dieu vous envoie, car je ne suis pas digne de recevoir une

si grande faveur. » A ces paroles le malin disparut. (Pélage, XV, 3, 15, etc. P. L., 73,953 et s.)

Lorgueil est le plus capital des lidos. Clest pourquoi tous les exemples et tous les témoi-
gnages de I'Ecriture nous fout voir clairement que lorgueil, quoique le dernier des vices
par le rang qu’il tient dans ce combat spirituel dont nous parlons, est néanmoins celui qui,
par sa naissance est le premier de tous, et qui est la source et le principe de tous les autres
péchés. Il mattaque pas seulement comme font les autres vices, la vertu qui lui est contr-
aire, cest-a-dire 'humilité; il les ruine toutes également, et il ne tente pas simplement les
personnes faibles ou qui nont qu'une vertu médiocre, mais celles mémes qui paraissent
affermies dans la plus haute piété. Cest ce que le Prophéte marque lorsqu’il dit : « Ses vian-
des sont des viandes choisies. » Nous voyons avec quelle circonspection David veillait sur
les pensées les plus secrétes de son coeur. Nous savons qu’il disait avec confiance a Dieu
qui les pénétrait : « Seigneur, mon coeur nest point enflé, mes yeux ne sont point élevés;
javais toujours des sentiments humbles et rabaissés de moi-méme » et cependant ce grand
saint connaissant combien les plus parfaits ont de peine a veiller sur eux en ce point, nose

sappuyer sur sa seule vigilance ; mais il invoque Dieu a son secours et implore son assis-

99



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

tance pour empécher qu’il ne soit vaincu de cet ennemi : « Seigneur, lui dit-il, que le pied
de lorgueil ne séleve point contre moi! » Il est comme saisi de frayeur et il craint de tomber
dans ce malheur ou I'Ecriture dit que tombent tous les superbes. » (Inst., XII, 6. P. L., 49,
432.)

Son habileté a s’insinuer, a se dissimuler, a renaitre. Lorgueil se conduit d'une autre
maniere que les autres vices. Il mattaque pas le religieux dans ce qui est le plus faible et le plus
terrestre en lui, mais dans ce qu’il a méme de plus spirituel. Il emploie sa plus fine malice
pour s'insinuer dans son 4me, de sorte que souvent ceux qui ne se sont pas laissé surprendre
par les vices plus grossiers, trouvent dans leur vertu méme, et de plus profondes et de plus
mortelles plaies. Cest pourquoi cet ennemi est d’autant plus dangereux a combattre qu’il
est méme plus difficile a reconnaitre et a éviter. Tous les autres vices nous font une guerre
ouverte et sensible. La fermeté avec laquelle nous leur résistons, confond le démon qui nous
les inspirait dans I'ame, le rend plus faible et plus timide, et Ioblige a se retirer avec plus de
honte, sans qu’il ose presque revenir ensuite. Mais lorsque la vaine gloire a taché délever
I’homme pour quelques sujets assez grossiers et quelle sest vue repoussée, elle ne se rebute
pas ; mais se souvenant quelle a mille formes différentes pour se déguiser, elle quitte la
premiére dont elle sest servie, et se couvrant de l'apparence des vertus, elle fait ses efforts

pour abattre celui qui l'avait surmontée, et pour le frapper d’'une plaie mortelle.

Nos peres ont parfaitement bien comparé ce vice a loignon. Quand on lui 6te une peau
on lui en trouve aussitot une autre. Il semble que plus on lui en 6te, plus il en renaisse;
et quelque effort quon fasse pour le dépouiller, on le trouve toujours revétu d’une peau
nouvelle. (Inst., XI, 2, 5. P. L., 49, 400.)

Les divers degrés de '’humilité; celui qui les a montés est arrivé a la perfection.

La crainte de Dieu est, comme jai dit, le commencement de notre salut, puisque cest

. . . 7 . b . . b
elle qui fait que ceux qui désirent dembrasser une vie parfaite commencent d’abord par se
convertir, quils se purifient ensuite de leurs déreglements passés, et qu’ils conservent les
vertus qu’ils ont acquises. Quand cette crainte a une fois pénétré I'ame d’un solitaire, elle
lui donne un mépris général de toutes choses, elle lui fait oublier ses parents, et ne lui fait

plus regarder le monde quavec horreur.

Ce mépris et ce dépouillement de tous ses biens le mene insensiblement de lui-méme a
I’humilité; et voici les marques par lesquelles il témoignera qu'’il est véritablement humble :
1° S'il mortifie tous ses désirs et toutes ses volontés; — 2° Sil ne cache rien a son supérieur,

non seulement de toutes ses actions, mais méme de toutes ses pensées ; — 3° S’il ne sappuie

100



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

point sur son propre discernement, mais sur la seule lumiere, et le seul jugement de son
supérieur, recevant ses avis avec ardeur, et les écoutant avec joie ; — 4° S'il est obéissant
en toutes choses; s'il garde la douceur envers tout le monde et en toutes sortes doccasions
; — 5° Si, bien loin de faire aucun tort a personne, il ne safflige pas méme des injures qu’il
recoit des autres ; — 6° §’il nose rien faire que ce qui est permis par la regle et par lexemple
de nos anciens ; — 7° S’il ne trouve rien de trop vil et de trop bas, et il se regarde dans
tout ce quon lui commande comme un serviteur lache et paresseux, et comme un indigne
ouvrier; — 8° S’il se croit le dernier de tous, non de paroles et par un son extérieur de la
bouche, mais par un sentiment intérieur de son dme; — 9° S’il retient sa langue, et s'il néleve
point sa voix; — 10° Enfin s’il ne semporte point avec trop de facilité et de légeéreté dans le

I1S.

Clest par ces marques et par dautres semblables quon peut reconnaitre si '’humilité est
sincere. Et lorsque le religieux possede véritablement cette vertu, elle [éléve plus haut, et le
conduit a cette charité divine ot la crainte ne se trouve plus, et par laquelle il commence a
faire comme naturellement et sans peine, ce qu’il nobservait d'abord qu’avec beaucoup de
répugnance, parce qu’il agit non plus par le mouvement de la crainte, ou par l'appréhension
des supplices, mais par l'amour méme du bien, et par le gott et le plaisir qu’il trouve dans
la vertu. (Inst., IV, 39. P. L., 49, 193.)

Lorgueilleux trahi par lui-méme. Nous assistons a une conférence et Cassien nous fait
remarquer lattitude d'un moine attaché aux vanités du siecle : il baille, il sétire, il Samuse

avec ses doigts, il ne peut retenir les marques de son émotion et de son impatience.

Lorsqu’un religieux a lesprit corrompu par lorgueil, non seulement il ne veut plus se
soumettre a lobéissance, mais il ne peut souffrir den entendre méme parler. Le dégott
qu’il a des discours spirituels saugmente de telle sorte dans son coeur, que dés quon entre
dans quelque matiere de piété, ses yeux paraissent égarés, il les tourne de tous cotés, et jette

des oeillades contraintes avec des contorsions qui ne lui sont pas ordinaires.

Au lieu de ces soupirs salutaires que les bons jettent dans ces saints entretiens, il tire a
peine quelques crachats de sa bouche séche, il badine de ses doigts, il les remue comme font
ceux qui écrivent ou qui peignent. Tous ses membres paraissent inquiets et agités pendant
que dure cet entretien spirituel, et il semble qu’il soit assis sur des pointes de cailloux. Il croit
que tout ce quon dit pour lédification des autres nest dit que pour lui et pour condamner
ses défauts. Il est si préoccupé de ce soupcon, quau lieu de tirer de ces saints discours
quelque parole pour son édification particuliere, il se tourmente au contraire pour tacher
de pénétrer les raisons que lon a pu avoir de dire telle ou telle chose. Il ne pense en lui-
méme qua ce qu’il pourrait répliquer si on l'accusait de ses défauts; et il ne pense point a

sen corriger.

101



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ainsi il arrive par un malheur déplorable que ces conférences saintes, non seulement ne
lui servent de rien, mais quelles lui nuisent méme et le rendent plus coupable, Car lorsque
sa propre conscience lui fait croire que tout ce qui se dit dans ces rencontres nest dit que
pour lui, il endurcit son coeur encore davantage, il entre dans une colére plus violente, le
ton de sa voix en devient plus élevé, ses paroles plus rudes, ses réponses plus aigres, son
marcher plus orgueilleux et plus volage, sa langue plus légere, son discours plus audacieux,
son silence plus rare, sinon lorsqu’il sen sert pour témoigner sa haine contre quelqu’un de

ses fréres.

Cest alors qu’il se tait non par un sentiment de componction ou d’humilité, mais par
un mouvement d’indignation et dorgueil; de sorte qu’il est difficile de discerner en quoi il
peche le plus, ou par sa joie excessive et par cette liberté de parler, ou par ce silence cruel

et abominable.

On ne voit dans cette joie que des paroles dites a contretemps, que des ris immodérés,
quun élevement de coeur sans sujet et sans retenue; et ou ne voit dans ce silence qu'un
témoignage de colere et que des marques de vengeance. Quoiqu'un religieux étant rempli de
cet orgueil offense aisément les autres, il dédaigne néanmoins de leur en faire satisfaction;
il rejette méme celle qu’ils lui font et la méprise. Au lieu que leur abaissement devrait le
toucher et l'amollir, il en devient plus aigri et plus irrité parce quils ont eu la gloire de
lavoir prévenu par leur humilité et par leur soumission. Ainsi lon voit dans ces rencontres
que la satisfaction la plus humble qui termine dordinaire tous les différends, ne sert au
contraire a ce misérable religieux, que pour le jeter dans une plue grande colere. ( Inst.,
XIII, 27. P. L., 49, 468.)

Lorgueil sévit dans tous les milieux. Dorothée distingue lorgueil des gens du monde et

lorgueil propre aux religieux.

Aux premiers, les biens que la fortune leur a départis ou leurs qualités naturelles donnent
I'idée de leur excellence : les moines, eux, sont exposés a se prévaloir des dons de la grace

et de lexercice des vertus.

Lorgueilleux naime pas a regarder le mérite des saints. Il met une sourdine aux éloges
qu’il entend, il recourt aux comparaisons, il admire un saint contre un autre, il rabaisse

Zozime, puis Macaire, il critiquera Ies apotres, il sélevera contre la Trinité elle-méme.

Lorgueil se divise encore en deux maniéres : I'un est propre aux gens du monde, et 'autre
aux solitaires. Le premier est quand on se rehausse au-dessus de son prochain, ou parce
quon a plus de richesses, ou quon est mieux fait que lui, ou quon a plus de noblesse, et
plus de naissance. Lors donc que nous nous élevons, ou que nous nous enflons pour ces
sortes d’avantages, ou bien parce que notre monastere est plus grand, ou plus riche, ou

plus nombreux, il faut que nous sachions que nous sommes dominés par ce premier gen-

102



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

re dorgueil. Il y en a d'autres qui se glorifient pour des dons et des qualités naturelles, par
exemple, de ce qu’ils ont une belle voix, qu’ils chantent agréablement, qu’ils ont des inclina-
tions douces et honnétes, ou qu’ils sont adroits et propres pour toutes les choses auxquelles
on les applique. Lorgueil de ces personnes parait moins grossier et plus spirituel que celui
de ceux dont jai parlé d'abord; mais toutefois il se doit rapporter a la vanité et a lorgueil du

monde.

Mais pour lorgueil qui est propre aux moines, cest quand un solitaire se glorifie a cause
de ses veilles, de ses jetines, de sa piété, de la régularité de sa conversation, de son z¢ele et
de son amour pour la discipline; et quand il arrive encore qu'il shumilie, et qu'il sabaisse
dans le dessein den tirer de la gloire. Tout cela est un effet de cet orgueil qui est propre aux
moines. (Dorothée, H. P. G., 88, 1646.)

Mais il faut savoir quil y a deux espéces d’humilité, comme deux espéces dorgueil. La
premiére espece dorgueil est lorsquon méprise son frére, quon le considere comme un
homme de rien, et quon séleve au-dessus de lui. Celui qui commet cette faute, s’il ne la
répare aussitot avec soin et avec sentiment, ne sera pas longtemps sans tomber dans l'autre
espece dorgueil, qui est de sélever contre Dieu méme, et il lui 6tera bientdt la gloire du bien

qu’il a pu faire par sa grice, afin de se lattribuer.

Je vis un jour un solitaire qui se laissa aller dans ce déplorable état; et dans le commen-
cement de son malheur, si quelqu’un de ses fréres lui donnait quelqu’avis, il se moquait de,
lui, et lui répondait hardiment : De quoi se méle celui-1a? Il n'y a que I'abbé Zozime, et ceux
qui sont avec lui, qui méritent quon les estime et quon les écoute. Ensuite il ne traita pas
mieux celui-ci que les autres, et ne fut pas longtemps sans dire, il n'y a que 'abbé Macaire
qui vaille quelque chose. Il passa de saint Macaire a saint Basile et a saint Grégoire, et nen
faisant non plus de cas que des premiers, il alla jusqu’a saint Pierre et a saint Paul; et sur
cela, je lui dis : « Je suis assuré, mon frere, que vous mépriserez ceux-ci comme les Zozime,
les Macaire, les Grégoire et les Basile. » En effet, je ne Ipe trompai pas, car il ne diftéra point
de dire : « Qui est saint Pierre? Qui est saint Paul? Il n'y a que la Trinité Sainte ! » Enfin il
en vint jusqua cet exces d'impiété, qu’il séleva contre Dieu méme, et eut I'insolence de le

mépriser comme il avait fait de ses serviteurs. (Dorothée, II. P. G, 88, 1643.)

La mortification viciée par la pensée quelle sera admirée. Les solitaires sétant assem-
blés dans Iéglise le jour d’'une grande féte, et tous les autres mangeant, il y en eut un qui
dit au frere qui les servait : « Je vous prie quon m'apporte un peu de sel, parce que je ne
mange rien de cuit. » Ce frere ayant ensuite dit tout haut : « Apportez un peu de sel, parce

que voici un frére qui ne mange rien de cuit », le bienheureux Théodore prit la parole, et

103



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sadressant a ce solitaire lui dit : « Mon frere, il vaudrait mieux que vous mangeassiez de
la chair dans votre cellule, que d’avoir tenu ce discours en la présence des freres. » (Pélage,
VIII, 21. P. L., 73, 594.)

I y avait a Constantinople deux fréres qui vivaient dans une grande piété, et jetinaient
fort austerement. Lun deux renong¢a au monde, et alla se rendre solitaire a Raith. Celui qui
était demeuré séculier Iétant venu visiter, et voyant qu’il mangeait a 'heure de none, il sen
scandalisa, et lui dit : « Dot vient que, ne mangeant jamais quapres que le soleil était couché,
lorsque vous étiez dans le siecle, vous mangez maintenant a I'’heure de none? » « Certes,
mon frere ! lui répondit-il, mes oreilles me nourrissaient en partie en ce temps-1a. Car je
me repaissais de telle sorte des louanges que les hommes me donnaient de mon abstinence,
quelles me rendaient I'incommodité du jetine beaucoup plus douce et plus supportable. »
(Marchas, 153. P. L., 74, 198.)

Un frére vint faire visite a l'abbé Sérapion. Labbé l'invita a prier avec lui, comme cest
l'usage, mais le moine ne voulait pas, disant qu’il était pécheur et méme indigne de porter
le saint habit. Labbé voulut lui laver les pieds, mais le moine refusa en faisant les mémes
protestations. Labbé dressa la table, et ils se mirent a manger. Labbé cependant lui donnait
quelques avis : « Mon fils, si tu veux profiter, reste dans ta cellule, prenant soin de ton
ame et te donnant au travail des mains. » Entendant cela, le moine bouleversé changea de
visage au point que le saint vieillard ne pouvait pas ne pas le remarquer. Sérapion lui dit
alors : « Jusqu’ici tu te disais pécheur, tu te déclarais indigne de vivre, et voila que sur un avis
charitable tu es ainsi désemparé ! Si tu désires 'humilité, apprends a porter courageusement
ce qui test infligé par les autres, et épargne-toi ces discours inutiles. » Le moine entendant
cela se jeta a genoux, demanda pardon et sen retourna enrichi d’'un excellent conseil[A21].
(Apoph., Sérapion, 4. P. L., 65, 416.)

A mesure qu’ils séléevent en vertu, les saints découvrent de nouvelles raisons de s humiller.

Les saints donc, sentant tous les jours que le poids et I'accablement de leurs pensées ter-
restres les fait déchoir malgré eux de cette heureuse élévation de leur ame et les entraine
sans le savoir dans la loi du péché et de la mort et voyant, sans parler du reste, quau moins
ces actions dont jai parlé qui sont bonnes, justes et saintes, mais qui sont néanmoins ter-
restres, les retirent de la présence de Dieu, nont que trop de sujet de shumilier en vérité,

de protester dans une douleur ameére non seulement de parole, mais aussi de coeur et de

104



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sentiment, qu’ils sont pécheurs et de répandre continuellement des larmes d’'une sincere
pénitence, pour implorer sans cesse le secours de la grace de Dieu et pour lui demander
pardon de toutes les fautes que leur fragilité leur fait faire tous les jours. Car ils n'ignorent
pas qu’ils se trouveront engagés jusqua la mort dans cette faiblesse et cette misere qui leur
cause une douleur continuelle et qu’ils ne pourront pas méme offrir a Dieu leurs cris, leurs
gémissements et leurs prieres, sans étre souvent distraits et agités par ces pensées vagues
et inquietes. (Coll., XIII, 10. P. L., 49, 1260.)

Cest par une conduite merveilleuse de la Providence, que Dieu laisse dans les personnes
religieuses et spirituelles des défauts tres 1égers auxquels elles sont sujettes, afin que se con-
damnant séverement elles-mémes pour ces légeres imperfections qui sont sans péché, elles
acquiérent par cette humiliation et cette confusion intérieure, un trésor d’humilité qui ne
puisse leur étre ravi. (Clim., XXVI, 70. P. G., 88, 1028.)

[~21] On peut voir a la coll. XVIII, 11, comment Cassien ajoute a 'apophtegme primitif

les développements qui conviennent a une conférence.

Recettes pour acquérir ’humilité. Un solitaire disant a un saint vieillard : « Que faut-il
faire, mon Pere, pour acquérir '’humilité ? » Il lui répondit : « Il faut seulement considérer
nos défauts, et ne point considérer ceux dautrui, parce que '’humilité rend '’homme parfait,
et dautant plus qu’il sabaisse par cette vertu, d'autant plus il se trouve élevé dans lestime de
tout le monde. Car comme lorgueil en voulant monter dans le Ciel, tombe dans lenfer, ainsi
I'humilité en voulant sabaisser jusque dans lenfer, s'il était possible, cest-a-dire jusquau
néant, séléve jusque dans le Ciel. » (Rufhin, 171. P. L., 73, 797.)

Lorsque les démons ou les hommes nous louent de notre pélerinage et de notre retraite,

b . 4 4 4 . ] b
comme d’une action grande et généreuse, portons notre pensée vers Celui qui sest rendu
pelerin pour 'amour de nous, en descendant du Ciel, pour venir demeurer dansla terre avec
les hommes, et nous trouverons que quand nous vivrions une éternité, nous ne pourrions

rien faire pour lui dégal a ce qu’il a fait pour nous. (Clim., III, 18. P. G., 88, 670.)

Je me souviens que lorsque le désir de le voir me fit monter la premiere fois a la monta-

105



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

gne, il portait ainsi deux cruches deau en ses deux mains; et comme je lui demandai ol
demeurait l'admirable Zénon, il me répondit qu’il ne connaissait point de solitaire quon
nommat ainsi. Cette réponse si modeste mayant fait juger que cétait lui-méme, je le suivis,
et étant entré je vis un lit fait avec du foin, et un autre avec des pierres accommodées de
telle sorte quon pouvait se coucher dessus sans se faire mal. Aprés métre entretenu avec
lui de plusieurs discours de piété sur le sujet desquels je lui faisais des demandes et sur les-
quelles il éclaircissait mes doutes, lorsque 'heure de men retourner fut venue, je le priai
de me donner sa bénédiction pour me servir de viatique & mon retour, ce qu’il refusa en
disant que cétait plutdt a lui a me demander la mienne, puisqu’il nétait qu'un simple parti-
culier, et que jétais du nombre des soldats enrdlés dans la milice de Jésus-Christ (car jétais
alors lecteur, et je lisais au peuple I'Ecriture Sainte). Sur quoi lui ayant représenté que jétais
encore si jeune que la barbe ne faisait que commencer a venir, et ayant fait serment de ne
le plus voir s’il me contraignait den user ainsi, il se laissa enfin fléchir avec beaucoup de
peine a ma priere, et offrit les siennes a Dieu, mais avec de grandes excuses, et en protestant
que la seule charité et lobéissance le lui faisaient faire. Or qui peut assez admirer et assez
louer une si grande humilité dans un homme élevé a un si haut comble de perfection, qui
déja fort 4gé, et qui avait passé quarante ans entiers dans les plus apres travaux de la vie
solitaire ? Néanmoins étant enrichi de tant de vertus, il ne manquait point, comme s’il etit
été le plus dénué du monde, de se trouver les dimanches avec le peuple a la sainte église,
ou il entendait avec une treés grande attention la parole de Dieu de la bouche de ceux qui
lenseignaient, et aprés avoir regu la sainte communion il sen retournait dans sa demeu-
re ordinaire, qui pouvait passer avec raison pour fort extraordinaire, puisqu’il n'y avait ni

serrure, ni clef, ni personne qui la la gardat. (Théodoret, 12. P. L., 74, 65.)

Celui qui s’estime pécheur accepte les reproches et les observations, sans discuter les
droits de celui qui les lui adresse. Pacome se laisse reprendre par un enfant. Un so-
litaire étranger étant arrivé a une église ou les freres, sétant assemblés le jour d’une féte,
faisaient Fun de ces repas de charité que les Grecs nomment agape ; quelques-uns deman-
derent qui l'avait convié de demeurer et lui dirent de se lever et de sen aller, ce qu’il fit.
D’autres étant faichés quon lett traité de la sorte, sortirent apres lui et le ramenérent, et 'un
dentre eux lui demandant ensuite quels avaient été ses sentiments dans ce qui sétait passé,
il lui répondit : « Je me considére comme si jétais un chien, qui sort de la maison quand on
le chasse, et y rentre quand on le rappelle. » (Pélage, XV, 64. P. L., 73, 964.)

Pacome entré dans le monastére, apres avoir prié Dieu, alla voir les freres, et les trouvant

qui faisaient des nattes de jonc, il se mit aussi a travailler avec eux. Alors un enfant quon

106



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

lui avait donné pour le servir, et qui était en semaine et passait par 13, le voyant travailler
lui dit : « Vous ne faites pas bien, mon Peére, et 'abbé Théodore travaille d'une autre sorte.
» Le saint se leva aussitot et lui répondit : « Montrez-moi, mon fils, comment il faut que je
fasse. » Lenfant le lui ayant montré, il se mit sur son siege, et recommenga a travailler avec
un esprit tranquille, témoignant bien par la qu’il était accoutumé a dompter dans son esprit
jusqu’aux moindres sentiments dorgueil, puisque s’il etit agi le moins du monde selon la
chair, au lieu de sarréter aux avis d'un enfant, il letit repris doser parler ainsi, au dela de ce
que son age lui devait permettre. (Vit. Pac., 47. P. L., 73, 266.)

La vertu se cache. Les saints ne sen tiennent pas a la considération de leur néant; ils
prennent loffensive, ils sont adroits a cacher leurs pratiques vertueuses et leurs miracles, ils
acceptent quon se méprenne sur leurs intentions, ils vont jusqu’a feindre et a se faire passer

pour gourmands ou vaniteux, ils sexposent a la perte de leur réputation.

Employons toutes nos forces, je ne dis pas pour nous défendre seulement de nos ennemis
spirituels, mais pour les attaquer et leur faire une guerre ouverte, car celui qui se contente de
résister aux démons, tantot les blesse et tantot en est blessé; au lieu que celui qui leur fait une
guerre ouverte, les poursuit a toute outrance. Noublions pas que nous faisons au-tant de
blessures au démon, que nous remportons de victoires sur nos mauvais penchants et quen
agissant toujours comme si nous étions exposés a leur violence, nous usons d’une pieuse
ruse qui déconcerte notre ennemi et nous rend invincibles. Un jour, un frére craignant
Dieu avait été ignominieusement traité; cependant il nen ressentit ni trouble, ni émotion,
et soffrit tout entier au Seigneur dans le secret de son coeur. N'importe, il se mit a pleurer
et a se plaindre des outrages qu’il avait requs, et par cette démonstration il cacha la parfaite

tranquillité dont il jouissait au fond de son dme.

Un autre religieux qui se jugeait réellement indigne d’avoir une des premiéres places dans
la communauté, feignit de la désirer avec passion. (Clim., XX VI, 138-140. P. G., 88, 1064.)

Un autre solitaire a qui on avait apporté des le point du jour une grappe de raisin, ne
vit pas plut6t partir celui qui la lui avait donnée, qu’il la dévora tout d’'un coup avec une
extréme avidité, mais qui nétait quapparente, affectant par la de passer pour intempérant

aux yeux des démons.

Un autre ayant perdu quelques dattes, feignit durant tout le jour d'en étre aftligé. Mais ceux
qui veulent agir de la sorte, doivent user, en ces rencontres, d'une grande circonspection, de
peur quen voulant jouer les démons, ils ne deviennent eux-mémes le jouet de ces démons.

Car il faut quon puisse dire de ces personnes sages et pieuses ce que dit 'Apdtre : Que ce

107



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sont des trompeurs, mais qu’ils sont éclairés de la lumieére de la vérité dans leurs saintes
tromperies. (Clim., XXVI, 142, 143. P. G., 88, 1064.)

Voici les questions** que Fauste et Timothée, diacres de I'Eglise d’Alexandrie, posérent

au saint Horsisius, l'archimandrite, sur le bateau lorsqu’ils allaient a Alexandrie...

Timothée : « Nous avons entendu dire que le vieillard Pacome a fait beaucoup de miracles.

»

Horsisius : « S'il les faisait, il cachait a tout le monde qu’ils se faisaient par lui. Car mon
pere Théodore disait : Si on lui amenait quelqu'un qui avait un démon et si on le priait
(d’intervenir) pour cet homme, dordinaire il n'y consentait pas. Si on l'attendait a la porte
et si lon se jetait a ses pieds, il faisait comme s’il était en colére contre eux, et il frappait

I’homme, comme s’il voulait le chasser, et il le guérissait ainsi. »
Fauste : « J’ai entendu dire qu’il ne se mettait jamais en colére. »

Horsisius : « Cétait un doux a légard de quiconque se présentait a lui. Car quand un
homme se présentait a lui, le Seigneur lui révélait ses actions, et lui faisait connaitre si
cétait un juste ou un méchant. Si cétait un pécheur, il (Pacome) sentait I'infection de ses
péchés; mais si cétait un juste, il sentait le parfum de ses actions. Cependant il était trés
doux a Iégard des pécheurs pour les amener a sappliquer au bien. Mais si I'un de ses fils
retombait a mal faire, pendant qu’il I'instruisait, apres le blame, il lui 6tait 'habit (monacal)

et le chassait loin des freéres. »

Lextréme humilité de Pabbé Pynuphe. Labbé Pynuphe demeurait prés de Panéphyse
qui est une ville d’Egypte. Il était abbé et prétre et il gouvernait un grand monastere. Ses
vertus extraordinaires avaient tellement éclaté dans toute cette province et ses miracles lui
avaient attiré une si grande gloire, qu’il avait peur davoir déja recu par les louanges des
hommes la récompense de tous ses travaux. Dans cette appréhension si vive, qui lui faisait
craindre que ces vains applaudissements qui lui étaient insupportables ne lui fissent perdre
la récompense éternelle, il quitta secrétement son monastere et vint dans le fond des déserts
de Tabenne. Il ne voulut point vivre la en anachoreéte ni dans ce repos et cette liberté que les

imparfaits, qui ne peuvent souflrir la dépendance dans un monastere, souhaitent avec tant

22Ces propos échangés entre Horsisius et les diacres d’Alexandrie, tandis qu’ils descendent le Nil, ont été
conservés par un papyrus. (Cfr. Der Papyruscodex von. VI-VII der Philippsbibliothek.., herausgegeben
von. W. E. Crum... Strasbourg, 1916, p. 73.) Ce document qui nous fait saisir sur le vif les pensées et les
préoccupations des milieux égyptiens donne une idée des lumiéres sur la vie des moines quoon peut attendre
de la publication d’autres papyrus.

108



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

d’ardeur et recherchent avec tant de présomption. Mais il aima mieux se retirer dans un
célebre monastere et sassujettir au joug de lobéissance. Et pour empécher que I'habit qu’il
portait ne le fit connaitre il en prit un séculier et vint en cet état a la porte du monastere,
ou il demeura plusieurs jours, répandant continuellement des larmes. Il se prosterna aux
pieds de tout le monde. Il souftrit longtemps leurs rebuts. Il ouit avec une patience extréme
tout ce qu’ils lui disaient pour Iéprouver : que ce nétait qu'un hypocrite, qu’il ne venait la
que pour assurer sa vieillesse et parce qu’il ne savait ot avoir du pain. Mais il obtint enfin

par sa persévérance détre recu dans le monasteére.

On le mit avec le frére qui avait soin du jardin, pour lui servir d’aide. Il sacquitta de ce
devoir avec une humilité prodigieuse et ne se contentant pas de faire tout ce que ce jardinier
ou son emploi exigeait de lui, il faisait encore en cachette durant la nuit des ouvrages qui
étaient nécessaires, mais qui faisaient horreur a tout le monde, a cause de la difficulté qui
sy trouvait. De sorte que toute la communauté était étrangement surprise le matin, quand
elle voyait de si grands ouvrages achevés, sans connaitre celui qui les avait faits. Il passa
trois ans dans ces exercices, avec une joie continuelle de se voir dans ces assujettissements

si bas et si pénibles, qu’il avait souhaités avec tant de passion.

Mais il arriva un jour qu'un frére qu’il connaissait parfaitement bien, vint du méme lieu ot
il Tavait vu autrefois dans ce monastére. Le changement de ses habits et de ses occupations
le fit un peu hésiter d'abord et lempécha de le reconnaitre tout d’'un coup. Mais apres 'avoir
considéré longtemps, ne pouvant plus enfin douter que ce ne fat lui, il vint se jeter a ses
pieds pour lui témoigner son respect. Cela surprit fort toute la communauté, qui fut encore
bien plus étonnée quand elle apprit son vrai nom, dont elle avait toujours oui-parler avec
grande estime, et ils ne pouvaient se consoler davoir employé a des ouvrages si vils et si

disproportionnés, une personne de si grand mérite et un prétre de cette vertu.

Ce saint homme fut aussitot percé jusqu’au coeur d’une douleur qui lui fit répandre beau-
coup de larmes. Il attribua cet événement a la malignité du démon qui l'avait voulu ainsi
trahir, parce qu’il lui enviait le bonheur de son état. Il fut conduit dans ces sentiments de
douleur a son premier monastere par tons les fréres qui étaient dans celui ou il sétait caché,

qui lui témoignerent toutes sortes de déférences.

Il netit pas plutdt demeuré quelque temps dans ce lieu que tous ces honneurs quon lui
rendait loffenserent de nouveau jusqu’a tel point, qu’il résolut une seconde fois de senfuir.
Il se déroba un jour de tout le monde et monta seul dans un vaisseau pour aller dans la
Palestine, qui est une province de Syrie. On le recut comme novice dans le monastere ou
nous étions alors et 'abbé lui commanda de demeurer dans notre cellule. Mais il neut pas
la satisfaction de voir encore longtemps son nom et son mérite ignorés dans ces lieux. Un
accident tout semblable 'ayant fait connaitre une seconde fois, on le rappela a son ancien

monastére avec une joie et une magnificence incroyables, et il fut enfin contraint détre,

109



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

quoique malgré lui, ce qu'il était effectivement. (Coll., XX, 1. P. L., 49, 1149.)

Celui qui pratique la vertu ne se laisse pas arréter par une difficulté théorique. Le
saint abbé Zozime discourait un jour de 'humilité, et un sophiste s’y étant rencontré, et
voulant s'instruire avec soin de ce qu’il disait, lui demanda : « Comment pouvez-vous vous
estimer pécheur? Ne voyez-vous pas que vous étes saint, et que vous étes rempli de vertus
? Ne vous apercevez-vous pas que vous observez les commandements de Dieu? Comment
est-ce quavec tout cela vous vous regardez comme un pécheur ? » Labbé Zozime ne sachant
que lui répondre, lui répliqua simplement : « Je ne sais que vous dire, mais je mestime tel
que je vous le dis. » Le sophiste persistant, et voulant savoir comment cela pouvait étre, et
le vieillard ayant peine a lui faire entendre la chose, commenga a lui dire avec sa simplicité
ordinaire: « Ne membarrassez point par vos subtilités, je vous le répete encore, je me crois
tel que je vous le dis. » Et comme je vis que ce saint homme hésitait a répondre, je dis a ce
sophiste : « Il en est de cela comme de la dialectique et de la médecine; lorsque quelqu'un
sinstruit dans ces sciences et les pratique tout ensemble, il en prend peu a peu 'habitude,
et cependant il ne peut dire ni exprimer comment cela sest fait ; mais la vérité est quon
les acquiert insensiblement par I'usage et par la pratique. On peut dire la méme chose de
I'humilité. Cest une vertu a laquelle on arrive en gardant les commandements de Dieu, et
cest ce quon ne peut faire comprendre par la parole. » Alors 'abbé Zozime membrassa avec
joie, et me dit : « Vous avez trouvé le noeud de l'affaire, la chose est comme vous le dites. »
Le sophiste recut la solution de son doute, et demeura content; car nos anciens ont dit quon
pouvait apprendre ce que cest que ’humilité en lexercant, mais quapres l'avoir acquise, on

ne pouvait expliquer par la parole ce quelle était. (Dorothée, II. P. G., 88, 1647.)

La Fuite des dignités. A quand remonte la tradition, suivie de nos jours dans léglise
copte, de prendre les évéques dans les monasteres ? Les premiers moines ne pensaient pas
a devenir prétres ; la haute idée qu’ils avaient de Iétat sacerdotal leur faisait fuir cet honneur.

Ils y étaient trainés parfois par violence.

Pacome défendait que les moines fussent élevés au sacerdoce. S’il n'y en avait point parmi
eux, qui elit été ordonné avant dentrer au monastere, ils allaient communier a lIéglise du

village, ou bien un prétre du dehors venait chez eux.

A Nitrie cétaient des fréres qui remplissaient les fonctions de chapelain et cette pratique

devint ensuite celle des monastéres PacOmiens.

Clest pourquoi jusqu’ici nos peres ont tous généralement donné un avis que je ne puis
rapporter sans rougir moi-méme, puisque je n'ai pu me défendre de ma soeur, ni méviter de
tomber entre les mains d’'un évéque. Tous nos anciens, dis-je, ont cru qu’un solitaire devait

absolument fuir les femmes et les évéques. Quand il se laisse engager dans la familiarité de

110



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

I'une ou de l'autre de ces deux sortes de personnes, il ne peut plus demeurer ensuite dans
le repos de sa cellule, ni sattacher a la divine contemplation, par la continuelle méditation
des choses saintes. (Inst., IX, 17. P. L., 49, 418.)

Un nommé Acepsime dont la réputation est répandue par tout I'Orient, vécut en ce méme
temps. Il senferma dans une petite maison, sans voir et sans parler a personne, et veillant
continuellement sur soi-méme, il mettait toute sa consolation a sentretenir avec Dieu, selon
cette parole du Prophete : Réjouissez-vous au Seigneur et il ne vous refusera rien de ce que
vous lui demanderez. Il recevait ce quon lui donnait pour vivre par un petit trou qui nétait
pas percé tout droit, mais obliquement afin quon ne pit voir a travers dans le lieu ou il
était, et cette nourriture nétait que des lentilles trempées dans leau quon lui portait une
fois chaque semaine. Quant a leau, il sortait la nuit pour en aller puiser dans une fontaine

proche de 13, autant qu’il en avait besoin.

Quand il fut sur le point de sortir de cette vie, il dit qu’il mourrait dans cinquante jours,
et permit alors a tous ceux qui le désiraient de venir le voir. évéque méme y étant venu
le pria tres fort de vouloir bien qu’il le fit prétre, en lui disant : « Je n'ignore pas, mon
pere, quelle est [éminence de votre vertu, et ma grande misere, mais cest par l'autorité de
la charge épiscopale, et non par mon indignité que je confeére le sacerdoce, recevez-le donc,
je vous prie, en ce qui en apparait au dehors par le ministére de mes mains, mais en effet
par lefficacité de la grace du Saint-Esprit. » Le saint lui répondit : « N’ayant plus a vivre que
peu de jours, je ferai ce qu’il vous plaira ; que si javais a demeurer encore dans le monde,
je refuserais absolument de me charger du fardeau si pesant et si redoutable du sacerdoce,
‘ne pouvant penser sans trembler au compte qu’il faut rendre & Dieu d’un tel dépot. Mais
puisque comme jai déja dit, je suis sur le point de tout quitter pour passer dans une autre
vie, je vous obéirai trés volontiers. » Ainsi, sans que personne 'y contraignit, il se mit a
genoux pour recevoir une grace si importante, et [évéque lui imposa les mains afin qu’il ft
rempli du Saint-Esprit. (Théod., 15. P. L., 74, 73.)

Le saint abbé Mutues étant venu de Ragithan en Gebalin avec son disciple, [évéque du
lieu l'arréta et le fit prétre contre son gré. Puis il lui dit : « Pardonnez-moi, je vous prie, mon
pere, car je n'ignore pas que je vous ai fait violence; mais le désir que javais de recevoir votre
bénédiction eh a été cause. » Le saint vieillard lui répondit avec son humilité ordinaire
: « Il est vrai que je ne le désirais nullement, et ce me sera aussi une grande peine de ce

que cela me séparant du frere avec qui je suis, je ne pourrais pas faire seul mes priéres

111



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

accoutumées. » —« Si vous le jugez digne du sacerdoce, lui repartit [évéque, je lordonnerai
aussi prétre. » — « Je ne sais pas, lui répliqua le saint homme, s’il en est digne, mais je sais
bien qu’il vaut mieux que moi. » [évéque en suite de ces paroles, ordonna aussi ce frere
prétre. Mais saint Mutues et lui ne monterent jamais a l'autel pour y consacrer. Sur quoi
le saint disait quelquefois : u Par la miséricorde de Dieu, je naurai pas grand compte a lui
rendre a cause de cette ordination, puisque je mai jamais osé entreprendre de consacrer son
divin Corps, ce qui nappartient qua ceux qui sont si purs et si justes qu’ils sont entierement

irrépréhensibles : mais quant & moi, je me connais bien. » (Pélage, XV, 97. P. L., 73, 959.)

Lorsque, selon la coutume, les fétes solennelles voulaient qu’ils recussent la sainte com-
munion, ils faisaient venir des prétres des bourgs les plus proches pour recevoir par leur
moyen cette joie spirituelle. Car saint Pacome ne voulait pas souffrir qu'un seul dentre
eux fat prétre, disant qu'il était beaucoup meilleur et plus avantageux pour des solitaires,
non seulement de ne rechercher aucun degré d’honneur et de gloire, mais den retrancher
méme parmi eux toutes les occasions, d’autant que cela fait souvent naitre entre les freres
des contestations et des jalousies dangereuses. Car, comme une étincelle de feu lorsquelle
tombe dans une moisson, ne séteint pas aussitot, mais réduit quelquefois en cendre tout le
revenu d’'une année, ainsi lorsqu’il se glisse dans lesprit des solitaires une funeste pensée
d’ambition qui les porte & désirer détre préférés aux autres, ou détre ecclésiastiques, s'ils ne
chassent promptement de leur coeur cet ardent désir dont ils sont tentés, ils perdent lesprit
de piété qu’ils ont acquis par tant de travaux et tant de veilles. Ce qui fait qu’ils doivent avec
une extréme douceur et une grande pureté de conscience révérer les ecclésiastiques qui
sont dans la communion de I'Eglise, comme une chose qui leur est fort avantageuse, sans
désirer de sélever a aucune dignité. « Que s’il arrive, disait-il, qu’il y ait des solitaires, qui
longtemps auparavant aient été faits prétres par les évéques, servons-nous de leur ministere

plutot que d’un autre. ».

Saint Pacome non seulement disait ces choses avec un grand zéle, mais il les observait
exactement. Et lorsque quelque ecclésiastique le venait trouver pour vivre sous sa regle, il
rendait ’honneur qu’il devait a I'Eglise en respectant son caractere; et lautre de son coté
sassujettissait a la maniere de vivre des solitaires, et lui obéissait comme a son pére avec
une trés grande humilité. (Vit. Pac., 24. P. L., 73, 244.)

Aveu des fautes. Louverture de conscience dont Antoine et tous les spirituels proclament

les bienfaits, demande une victoire sur lamour-propre.

A propos de la pratique de la confession, deux catégories de conseils, les uns adressés au

pénitent, les autres au confesseur et au supérieur.

112



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Que le pénitent fasse un aveu complet, qu’il ne cherche pas les excuses, les circonstances
atténuantes ; que par son attitude il exprime, suscite ou confirme ’humble sentiment qu’il

doit avoir de son état !

D’autre part que la bonté prudente et la douceur du directeur aident les confidences et

dissipent les appréhensions !

Del’abbé Poemen: Enaucun moine, lennemi ne se trouve plus a l'aise quen celui qui ne

veut pas découvrir ses pensées. (Rufhin, 177. P. L., 73, 798.)

Du bienheureux Antoine: S’il pouvait se faire, le moine devrait déclarer aux anciens et
le nombre de ses pas et le nombre des verres deau qu’il boit dans sa cellule. (Ruffin, 176. P.
L.,73,199.)

Lorsque jétais encore enfant, nous dit I'abbé Sérapion, et que je demeurais encore avec
'abbé Théonas, le démon mavait engagé par ses artifices dans cette mortelle accoutumance,
qu’apres avoir pris mon repas avec ce vénérable abbé apres loffice de none, je dérobais tous
les jours un petit pain que je mangeais le soir en cachette. Quoique je fisse ce larcin volon-
tairement, et que satisfaisant ainsi ma sensualité je me confirmasse de plus en plus dans
cette habitude d’incontinence, cela nempéchait pas néanmoins qu’apres cette satisfaction
passagere, revenant a moi, je ne fusse sans comparaison plus tourmenté du mal que javais
fait en dérobant ce pain, que je n'avais eu de plaisir en le mangeant. Je gémissais ainsi avec
douleur sous la tyrannie du démon qui m’'imposait cet ouvrage d’'intempérance, comme
autrefois les cruels exacteurs de Pharaon imposaient les travaux de terre et de briques au
peuple de Dieu; et ne pouvant me délivrer de cette malheureuse nécessité, je rougissais de
découvrir mon larcin a ce saint vieillard. Mais il arriva, un jour, par une conduite toute
particuliere de Dieu qui me voulait tirer de cette longue servitude, que quelques solitaires

vinrent dans la cellule de mon abbé dans le désir de sédifier de ses instructions.

Lorsqu’apres étre sorti de table, on commengca de sentretenir de quelques discours de
piété, et que le saint vieillard répondait a toutes les questions quon lui faisait, il tomba

insensiblement sur la gourmandise, et dit détranges choses de ce vice. Il parla aussi avec

113



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

étendue de lempire quavaient sur nous les mauvaises pensées lorsque nous les tenions
secrétes, et représenta vivement la violence quelles exercaient sur nous, tant que nous les

tenions dans le silence.

Ce discours si animé fut pour moi comme une fleche de feu qui me pénétra, et le remords
de ma conscience qui se joignait a la véhémence de ses paroles, me faisant croire que ce
nétait que pour moi qu’il parlait de la sorte, et que sans doute Dieu lui avait découvert le
secret de mon coeur, je me laissai d'abord aller aux soupirs, que jétouffais dans moi-méme
le mieux que je pouvais. Mais la douleur et la componction saugmentant, elle se répandit
au dehors par des sanglots et des larmes excessives. Je tirais de mon sein qui avait tant de
fois recélé ce larcin infame, le petit pain que selon ma coutume ordinaire javais dérobé pour
le manger le soir; je le fis voir a ces saints solitaires; je leur déclarai comment jen mangeais
tous les jours autant en cachette; je me jetai par terre, je demandai pardon, je répandis une
grande abondance de larmes et conjurai ces t¢émoins de mon crime de prier Dieu pour moi,
et lui demander qu'il me délivrat de cette dure captivité dans laquelle je gémissais depuis

tant de temps.

Mon vénérable abbé me voyant en cet état, me dit : « Courage, mon fils, ayez confiance
en Dieu. Vous navez pas besoin de mes paroles. La confession que vous venez de faire de
votre faute, vous a déja délivré de cette longue servitude dont vous gémissiez. Vous avez

triomphé aujourd’hui de cet ennemi qui vous tenait assujetti depuis tant de temps. »

A peine ce sage vieillard eut achevé de par-ler, quune lampe allumée sortit de mon sein,
qui remplit tellement la cellule ot nous étions d’une odeur de soufre, que sa puanteur in-
supportable nous permit a peine d’y demeurer davantage. Ce saint vieillard reprenant la
parole : « Mon fils, me dit-il, vous voyez de vos yeux la vérité de ce que je viens de vous

dire, et que votre humble confession a chassé visiblement de votre coeur votre ennemi. »

La confession que je fis alors de cette faute, arréta tellement la domination que le diable
exercait sur moi, quil n'a pas méme tenté depuis de men rappeler la mémoire; et je n'ai
jamais depuis ce temps senti le moindre désir d'un larcin semblable. (Coll., II, 11. P. L., 49,
538.)

Il y avait un frere qui était tenté de blasphémer. Lorsqu’il entendait parler d'anciens de
mérite, il allait & eux dans le dessein de souvrir, mais quand il était en leur présence la
honte le retenait. Ainsi Poemen regut plusieurs fois sa visite. Le saint vieillard voyait bien
que le frere était tourmenté par des tentations et il saffligeait de ce qu’il ne parlait pas. Aussi
le prenant un jour avec lui : « Voila déja longtemps, lui dit-il, que tu viens ici pour me faire

connaitre tes pensées, et une fois arrivé, tu noses pas parler et tu ten retournes avec elles,

114



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

inquiet comme tu es venu. Dis-moi donc de quoi il sagit. » — Il répondit : « Le démon
me pousse a blasphémer et mélever contre Dieu, et jai honte de le dire. » Ayant ainsi dit
la chose, il se sentit soulagé. « Mon fils, lui dit alors le vieillard, ne te mets pas en peine,
mais quand ces idées se présentent dis seulement : Je ne suis pour rien en cela, que ton
blasphéme retombe sur toi, Satan! Mon ame ne veut pas de ce péché, et ce a quoi I'dme ne
consent pas ne fait que passer. » Et le frére sen alla ayant recu le remede a son mal. (Apoph.,
Poemen, 93. P. G,, 65,343.)

Ne vous laissez pas tromper par le démon de la vanité vous qui étes le fils obéissant du
Seigneur, et ne racontez pas vos propres péchés a votre supérieur sous la personne d’un
autre. Car on ne saurait se délivrer de la confusion éternelle sans la confusion temporelle.
Découvrez a nu votre mal et votre blessure au médecin spirituel. Dites-lui sans honte : «
Mon Pére, cette faute est toute de moi, cette plaie est ma propre plaie. Elle ne mest venue
que de ma seule négligence, et je ne puis l'attribuer a un autre. Cest moi-méme qui me
l'ai causée, et je ne men dois prendre ni aux suggestions des hommes, ni a la malice des
démons, ni a la fragilité de mon corps, ni a quelque créature que ce soit, mais a ma lacheté

et a ma paresse. »

Lorsque vous confessez vos fautes, prenez les gestes, le visage et lesprit d'un criminel.
Tenez les yeux baissés vers la terre, et arrosez de vos larmes, s’il est possible, les pieds de

votre juge et de votre médecin, comme ceux de Jésus-Christ méme.

La coutume ordinaire des démons est de nous porter ou a ne point confesser nos péchés,
ou a le faire sous la personne d’un autre, ou a rejeter notre propre faute sur quelqu'un,
comme en ayant été la cause. (Clim., VI, 61, 62, 63. P. G, 88, 70, 8.)

Ne dédaignez pas de faire avec un esprit et une contenance humble et modeste, la confes-
sion de vos péchés a celui qui vous aide pour en guérir, comme vous la feriez a Dieu méme.
Car jai vu des criminels qui par une triste et humble contenance, et par une confession et
des priéres encore plus humbles et plus ferventes, ont fléchi et adouci la rigueur de leur juge
qui semblait inexorable, et lont fait passer de la sévérité et de la colére a la miséricorde et a
la compassion. C¥était pour cette raison que saint Jean, précurseur de Jésus-Christ, obligeait
ceux qui venaient vers lui a confesser leurs péchés avant qu’il les baptisat, ne recherchant
pas cette confession par le besoin qu’il en elit pour soi, mais travaillant pour leur bien et
pour leur salut. (Clim., IV, 66. P. G., 88, 708.)

115



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

II. — Le triomphe sur la superbe : ’'obéissance.

Le prix auquel les Peres mettent lobéissance accentue encore les liens de I'humilité avec le

fond méme du christianisme.

Malgré la fausse honte a louer lobéissance, a reconnaitre en elle une vertu, on est bien
obligé dadmettre la nécessité au sein d’une société, quelle que soit son étendue, d'une di-
scipline maintenue par une autorité. Mais tandis quon essaie de voiler, de faire pardonner
cette restriction de l'autonomie personnelle, les Péres ne voient pas dans des considérati-
ons utilitaires le fondement de leurs éloges. Ils cultivent lobéissance comme une forme

supérieure de 'humilité ou le moyen le plus stir de réduire la superbe.

Loin de se complaire en sa perfection au point doublier la soumission a son Créateur,
lascete admet de dépendre d'autres créatures qui lui représenteront l'autorité supréme. Pas
doppositions de sa raison infirme a ce plan mystérieux qui le fait diriger par des hommes
d’une intelligence et d'une vertu imparfaites. Le mystére que doit admettre tout homme
raisonnable, il le voit éclairé par la mystérieuse condescendance du Fils de Dieu commen-
¢ant son oeuvre sur lordre de son Pere, la poursuivant et 'achevant dans la soumission aux

autorités humaines.
Telle est lexplication profonde des exemples et des directions sur [obéissance.

On nous montrera bien qu'il est prudent de s'informer, quand les dangers sont nombreux
de perdre son chemin, qu'un membre d'une communauté doit contribuer au maintien de
lordre dans ce petit monde, qu’il faut tout quitter pour étre exact au rendez-vous des exerci-
ces communs, mais le supréme but est d’anéantir le jugement et la volonté du vieil homme

et de faire croitre [étre spirituel entiérement renouvelé.

Jean qui a laissé les exemples classiques d’héroique obéissance nétait pas au régime de
la communauté nombreuse et fermée. Il habitait sans doute auprés d'un ancien dans le
voisinage d’autres cellules, Il y avait place, en effet, a cette ascese de lobéissance dans ces
agglomérations Nitriotes, mais elle était plus compléte et plus efficace, plus continuelle dans
un vrai monastere. Aussi donnait-on comme marque d’humilité singuliére le retour d'un

anachorete aux exigences de la régle et sa soumission au supérieur et a ses officiers.

Les Peres exigent des commencants I'obéissance universelle et absolue; la pratique
de Tobéissance est le plus important des exercices qui forment le jeune religieux.
Lancien, chargé d’un jeune religieux doit tout d’abord lui apprendre, comme le moyen

dlarriver an sommet de la perfection, a vaincre sa propre volonté; mettant tous ses soins a

116



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

lexercer et a Iéprouver il aura a coeur de lui commander ce qu’il comprendra étre contraire
a son inclination. Un grand nombre dexemples établit cette doctrine que le moine, et
spécialement celui qui débute, ne pourra méme pas mettre un frein a la concupiscence de
la volupté s’il mapprend pas d’abord a mortifier sa volonté. Celui qui n'aura pas remporté
cette victoire sera incapable, disent les sages, de triompher de la colere, de la tristesse, de
lesprit de luxure, il ne pourra pas garder la vraie humilité de coeur, ni I'union habituelle

avec les fréres, il ne pourra méme pas persévérer dans le monasteére.

Par ces épreuves qui sont comme les éléments et le syllabaire de la perfection, ils se hatent
de former les jeunes et ils discernent en méme temps s’ils sont humbles en imagination ou
par feinte, ou s’ils sont fondés en vraie humilité. Pour leur donner ce fondement on les
forme a ne cacher par une honte nuisible aucune des pensées qui naissent dans leur coeur,
mais a les découvrir a leur supérieur aussitot quelles ont pris naissance, et ensuite a ne
pas se fier pour les apprécier a leur propre discrétion, mais a croire cela mauvais ou bon
suivant ce quaurait déclaré l'ancien. Par la lennemi malin ne peut en rien circonvenir et
tromper le jeune religieux inexpérimenté, puisqu’il prévoit que celui-ci est protégé non
par sa propre discrétion mais par celle de l'ancien, et qu’il ne se laissera pas persuader de
cacher a I'ancien les suggestions mauvaises lancées comme des traits enflammée. Il n'y aura
pas d'autre moyen pour un diable tres rusé de tromper et de faire choir le jeune moine que
de l'amener par orgueil ou par honte a jeter un voile sur ses pensées. Car cest la un indice

évident d’'une pensée inspirée par le démon : avoir honte de la découvrir a l'ancien.

Apres ces instructions, la régle de lobéissance est suivie de telle sorte que les jeunes re-
ligieux nosent méme pas sortir de la cellule sans la permission de celui qui les guide, et
méme pour satisfaire leurs besoins ils ne se passent pas de cette permission. De méme
ils sempressent d'accomplir tout ce qui leur est ordonné comme si les ordres venaient de
Dieu et sans aucune discussion ni examen; et lorsque parfois on leur commande des choses
impossibles a exécuter, ils recoivent lordre avec un tel esprit de foi que sans hésitation in-
térieure, et avec toutes leurs forces ils semploient a les accomplir et qu’ils ne se demandent
nullement si la chose est possible, tant ils ont de respect pour le supérieur. (Inst., IV, 8, 9,
10. P. L., 49, 160.)

Les jeunes religieux ne doivent pas juger les anciens ni discuter les sentences des su-
périeurs. Clest pourquoi si cest, comme nous le croyons, un véritable mouvement de
Dieu qui vous a fait désirer de nous voir, renoncez d’abord a tout ce quon vous a appris
dans votre monastere, pour pratiquer avec une profonde humilité tout ce que vous verrez

faire, ou entendrez dire a nos péres dans ce désert. Ne vous étonnez point quand vous ne

117



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

comprendriez pas d’abord la raison de leur conduite ou de leurs maximes et que cette nou-
veauté ne vous empéche pas d’y obéir, parce que ceux qui jugent bien et simplement de
toutes choses et qui aiment mieux imiter quexaminer ce qu’ils voient faire ou dire a leurs
supérieurs, trouveront la connaissance et la lumiére dans lexpérience méme et la pratique
de la vertu. Mais celui qui commence par raisonner sur tout, nentrera jamais bien dans la
vérité parce que le démon voyant quil Sappuie plutét sur sa propre lumiere que sur celle
de ses supérieurs, le jettera aisément dans une telle disposition desprit, qu’il simaginera
que les préceptes les plus utiles et les plus salutaires quon lui peut donner, lui seront non
seulement inutiles, mais méme trés pernicieux. Ainsi lartifice si subtil de cet ennemi dont
il se rend le jouet par la présomption qui le domine, fait que sattachant opiniatrement a
ses pensées qui sont sans raison, il se persuade qu'il n'y a rien de saint que ce qui lui parait
droit et juste, selon cet instinct de son opiniatreté et de son coeur. (Coll., XVIIL, 3. P. L., 49,
1092.)

Celui qui tantot obéit a son pere spirituel, et tantot lui désobéit, ressemble a celui qui
tantot met une excellente eau a ses yeux malades, et tantot de la chaux vive. Car si I'un
édifie, et autre détruit, quen recueilleront-ils tous deux, selon I'Ecriture, sinon du travail
et de la peine? (Clim., IV, 60. P. G., 88, 709.)

Lobéissance au premier signal. Aussitot que ces bienheureux solitaires étant dans leurs
cellules appliqués a la priere et a la méditation, entendent le signal de celui qui frappe a
leur porte, pour les appeler a loffice, ou a quelque ouvrage des mains, chacun se hate de
sortir de sa cellule, avec tant de promptitude que celui qui écrivait, nose pas méme finir
la lettre qu’il avait déja a moitié formée lorsquon lest venu avertir. Il court promptement
au moment méme qu’il entend ce signal, sans qu’il ose différer seulement autant de temps

qu’il en faudrait pour achever une lettre a demi marquée.

Il en laisse le trait imparfait, et il ne pense pas tant a avancer ou a finir bient6t son ou-
vrage, qua pratiquer la vertu de lobéissance, que ces saints hommes préfeérent a louvrage
des mains, a la lecture, au silence, au repos de la cellule, et généralement a toutes les autres
vertus. Ils sont trés contents de souffrir toutes sortes de désavantages dans le reste, pourvu
qu’ils ne blessent point cette excellente vertu dont ils font toutes leurs délices. (Inst., IV, 12.
P. L., 49, 164.)

Larbre del'obéissance. Ce bienheureux abbé donc, servant son supérieur dés sa jeunesse,

jusquia I'age d'un homme parfait, sappliqua a lui rendre toute sorte de service durant tout

le temps qu’il demeura en vie, avec une humilité si extraordinaire, que ce bon vieillard lui-

118



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

méme en était frappé d'admiration. Mais voulant Iéprouver un jour, et re-connaitre si cette
vertu qu’il témoignait au dehors venait d'une véritable foi et d'une profonde simplicité du
coeur, ou seulement d’'une vaine affectation, ou de contrainte et de complaisance pour celui
qui lui commandait, il lui ordonna souvent de faire plusieurs choses superflues, et méme
impossibles. Je nen rapporterai que trois afin de donner lieu a ceux qui liront ce livre de
juger quel était lesprit de ce saint homme, et combien sa parfaite soumission était sincere et
sans déguisement et sans feinte. Son supérieur trouvant donc un jour dans son biicher un
petit baton si sec qu’il était méme pourri, il le prit et lenfonga en terre en présence de Jean, et
lui commanda daller deux fois le jour quérir de leau pour l'arroser, afin qu’il reprit racine
et qu’il poussat des feuilles et des branches. Ce jeune homme recut ce commandement
avec sa soumission et son respect ordinaires. Il nen considéra point 'impossibilité, et il sen

acquitta si fidelement qu’il ne cessa point d’arroser ce bois tous les jours.

Il allait a Ieau dans un lieu éloigné de prés de deux milles, et il n’y eut durant toute 'année,

ni maladie, ni féte, ni occupation, ni froid ou pluie qui lempécha dobéir a cette ordonnance.

Ce vieillard remarquant son assiduité, et éprouvant en secret la fidélité de son disciple
reconnut enfin qu’il faisait ce qu’il lui avait commandé dans une grande simplicité de co-
eur, sans changer de visage, sans murmurer et sans raisonner, mais en regardant cet ordre
comme s'il lui était venu du ciel. Il approuva la sincérité et '’humilité de son obéissance, et
ayant compassion d’un travail si pénible et si long qu’il avait continué pendant toute une
année, il sapprocha de ce bois et lui demanda : « Mon fils, ce bois commence-t-il 4 pousser?
» A quoi ayant répondu que non, le vieillard comme pour s'informer de la vérité de la chose
et voir s'il tenait ferme par les racines, l'arracha devant lui presque sans aucun effort et le

jeta en lui commandant de ne le plus arroser?’.

Autres exemples donnés par 'abbé Jean. Ce jeune homme sétant d'abord formé par ces
exercices qui le faisaient croitre de plus en plus en cette vertu, se rendit si recommandable
par son obéissance quelle fut comme une bonne odeur qui se répandit dans tous les monas-
téres. Il arriva donc un jour que quelques fréres vinrent trouver le saint vieillard qu’il servait,
pour sédifier de ses saints discours, et comme ils lui témoignerent I'admiration ou ils étai-
ent de la soumission de son disciple, il 'appela devant eux, et lui commanda d’apporter une
fiole ou était tout ce qu’il y avait d’huile dans le désert pour leur usage, et pour celui des
hotes qui survenaient. Il lui ordonna de jeter cette fiole par la fenétre. Ce saint religieux la
prit sans hésiter, et montant promptement en haut la jeta comme on le lui avait ordonné.

Il ne considéra ni le besoin quon pouvait avoir de cette huile, ni la faiblesse du corps, ni

2 Cet exemple dobéissance est rapporté par le Postumien de Sulpice-Séveére ; mais son récit est couronné par
un miracle : Le morceau de bois pousse des bourgeons et devient un grand arbre. Postumien sest assis a
son ombre. Il rapporte également comme témoin oculaire quen Egypte il n'y a pas a faire de feu pour la

cuisine quand le soleil est ardent, il suffit de laisser la marmite au soleil pour que Iébullition se produise.

119



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

le peu de moyens qu’ils avaient den recouvrer d’autre, ni les extrémités ot lon se trouvait
dans un désert si affreux, ni tant dautres difficultés si grandes que quand méme on aurait
eu une grande somme d’argent on netit pu néanmoins retrouver autant d’huile quon en

perdait.

D’autres personnes désirant encore une autre fois sédifier de son obéissance, son supéri-
eur l'appela et lui dit : «Mon frere, venez vite ici, et roulez promptement cette roche que vous
voyez. » Cet humble disciple entreprit au méme moment de rouler cette roche qui était si
grosse que plusieurs troupes de personnes ensemble ne leussent pu ébranler. Il tichait de la
soulever tantot par les épaules et tantot par lestomac. 1l faisait quelquefois un grand effort
pour la remuer et il en suait si fort que ses habits et la roche méme en étaient tout mouillés.
I témoigna encore dans cet exemple qu’il ne regardait jamais si une chose était possible
lorsque son supérieur la lui avait commandée; et le respect profond qu’il avait pour tous
ses ordres faisait qu’il lui obéissait avec une simplicité admirable, croyant avec une ferme
foi qu’il ne lui pouvait rien commander en vain et sans de grandes raisons. (Inst., IV, 24,
25,26.P. L., 49, 183.)

Obéissance et mépris du monde. Je parlerai aussi d’'un religieux que je connais fort et
qui était d'une famille tres illustre car il était fils d'un comte trés riche, et il avait été parfai-
tement bien instruit dans toutes les belles lettres. Ayant donc quitté ses parents et embrassé
la pauvreté du monastere, le supérieur, pour éprouver son humilité et sa foi, lui comman-
da de prendre six paniers dosier, quon pouvait se passer daller vendre dans la ville. Il lui
ordonna de les charger sur ses épaules, et de les porter dans toutes les rues. de la ville, avec
cette condition que si quelqu'un voulait les acheter tous ensemble, il ne le fit pas, et qu’il
ne les vendit que un a un ; ce qu’il lui marqua a dessein, afin qu’il partt dans la ville plus
longtemps en cet état. Il sacquitta de cette commission avec une foi admirable, et foulant
aux pieds la fausse honte du monde par I'amour véritable qu’il avait pour Jésus-Christ, il
mit ces paniers sur ses épaules, les vendit le prix quoon lui avait dit, et en rapporta l'argent au
monastere. Il ne sétonna point de la nouveauté d'un emploi si bas et si vil, et il ne considéra
point la disproportion de cet exercice avec la qualité qu’il possédait dans le monde, parce
qu’il désirait solidement se mettre en état par son obéissance d’acquérir 'humilité du Fils
de Dieu qui est la véritable noblesse. (Inst., IV, 29. P. L., 49, 189.)

Une cérémonie au bout de 'an.  Peu de jours apres, le désir extréme que nous avions de

nous instruire de plus en plus, nous fit retourner avec joie au monastere de l'abbé Paul, ol

quoiqu’il y ait dordinaire plus de deux cents religieux, la grandeur d’une solennité quon y

120



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

célébrait y en avait attiré une infinité des autres monasteres. C¢était la cérémonie du bout de
'an du dernier abbé qui avait conduit les saints religieux de ce lieu. Et je parle a dessein de
cette multitude nombreuse qui se trouva la afin de faire mieux remarquer lextréme patience
d’un frére, qui parut par la douceur et la paix admirables qu’il témoigna en présence de cette

troupe.

Je dirai I'histoire en un mot, parce que je me suis proposé de rapporter ici ce que jai appris
du grand abbé Jean, qui quitta la retraite de la solitude pour se soumettre avec une humilité
incomparable a la régle et a la conduite de cette maison. Je ne crois pas faire mal, néan-
moins, de dire en passant des choses tres utiles pour ceux qui sappliquent sérieusement
a la pratique des vertus. Car toute cette multitude de religieux étant divisée en plusieurs
bandes et sétant mis a table douze a douze, dans un lieu découvert qui était fort spacieux,
il arriva qu'un frére ayant apporté une portion un peu plus tard qu’il ne fallait, 'abbé Paul
qui courait avec action au milieu de tous ses fréres qui servaient a table, prit occasion de
ce retardement pour lui donner en présence de tout ce monde un soufflet si grand, que le
son en vint jusqu’a ceux qui étaient les plus éloignés. Lunique but de ce saint abbé fut de
faire voir a tout ce monde la patience de ce jeune frere et dédifier ceux qui assistaient a ce

spectacle, par lexemple d’une si rare modestie.

Le succes fit voir, en effet, la sagesse de ce saint vieillard dans cette action. Car ce bon reli-
gieux dont je ne puis assez relever la patience, regut cet affront avec une si grande douceur,
que bien loin de dire la moindre parole de plainte ou de proférer le moindre murmure,
son visage ne changea pas de cou-leur et ne perdit rien de sa modestie et de sa sérénité
ordinaire. Nous flimes tellement surpris d'une patience si extraordinaire que, non seule-
ment, nous qui étant venus depuis peu du monastére de Syrie, navions pas accoutumé de
voir ces grands exemples dans des occasions si extraordinaires, mais ceux méme a qui de
semblables actions nétaient pas si nouvelles, avouérent qu’ils avaient été merveilleusement
édifiés de ce jeune homme et que sa patience leur avait été une grande instruction. Et ils
sétonnerent que si la réprimande de ce saint supérieur navait pu ébranler la paix de son
coeur, comment au moins la vue de tant de monde, n’avait pas fait monter quelque petite
rougeur sur son visage. (Coll., XIX, 1. P. L., 49, 1126.)

De l'ermitage au monastére. Nous trouvidmes donc dans ce monastere un vieillard fort
agé nommé Jean, dont je nai pas cru devoir taire les instructions et particulierement cette
humilité incomparable qui le rendait illustre parmi tous ces grands saints, parce que nous
savons que cette vertu en laquelle il excellait est la mére de toutes les autres et le plus solide
fondement de tout lédifice dans tout spirituel, quoiquelle se pratique bien plus difficile-
ment dans la retraite du désert. Cest ce qui fait qu’il ne faut pas sétonner que nous ne
puissions devenir aussi parfaits que ces saints, puisque bien loin de pouvoir vivre jusqua

notre vieillesse dans la regle et 'assujettissement d'un monastére, a peine en pouvons-nous

121



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

supporter le joug pendant deux années. Nous soupirons aussitot, apreés une liberté perni-
cieuse et dans ce petit temps méme, nous obéissons a nos supérieurs, non pas comme la
regle lordonne, mais si imparfaitement et en suivant si fort notre caprice, qu’il semble que
nous nayons point d’autre but que d'attendre le temps d’'une pleine liberté et non pas de

nous affermir dans une véritable patience.

Ayant donc rencontré ce saint vieillard dans le monastére de 'abbé Paul, nous admira-
mes dabord son 4ge et la grace qui paraissait sur son visage. Nous le pridmes ensuite
trés humblement de nous dire pour quel sujet ayant quitté la liberté et la haute perfection
d’anachorete, dans laquelle il sétait tant signalé, il avait mieux aimé sassujettir enfin au joug
de la vie cénobitique. Ce saint vieillard nous répondit que létat d'anachorete était un état
trop parfait pour lui, et quétant indigne d’une si haute profession, il était retourné a la vie
commune comme a [école des jeunes gens et qu’il se trouverait bien heureux s’il pouvait

accomplir leur regle selon la profession qu’il en faisait. (Coll., XIX, 1. P. L., 49, 1126).

Souvenirs de ’abbé Dorothée. — Le moine qui va dans le monde par obéissance est a
Pabri des dangers. Lorsque je demeurais dans le monastére de I'abbé Siride, il y vint des
contrées d’Ascalon un religieux envoyé par son supérieur, qui était un vieillard d’'une vertu
rare. Il avait ordre de retourner dans le méme jour vers le coucher du soleil. Dans ce méme
temps il survint une tempéte furieuse accompagnée dorages et de tonnerres, avec une pluie

si abondante, que le torrent qui était proche le monastere, grossit et inonda tout le pays.

Cet obstacle nempécha pas ce religieux de vouloir sen retourner pour obéir au comman-
dement de son abbé. Nous le conjurames den perdre la pensée et nous lui représentames,
qu’il ne pouvait pas éviter détre submergé dans le fleuve. Enfin, voyant que nos prieres ne
pouvaient rien gagner sur son esprit, nous nous résolimes de l'accompagner jusqu'au tor-
rent, dans lespérance qu’il nen aurait pas plutot vu le débordement qu’il se déterminerait
de lui-méme a retourner sur ses pas. Etant donc arrivé sur le bord du fleuve, il se dépouilla
et ne re-tenant que son scapulaire pour se couvrir, il fit un paquet du reste de ses habits,
il le mit sur sa téte et se jeta dans le torrent qui courait avec une violence et une rapidité
si extraordinaire, quon ne pouvait le regarder sans effroi. Il se mit a la nage, mais comme
nous étions saisis de crainte et d'appréhension de le voir périr dans le milieu des eaux, nous
aper¢times qu’il avait passé tout d'un coup a l'autre bord, ot sétant revétu de ses habits, il se
mit & genoux pour nous demander notre bénédiction, et apres l'avoir regue il continua son
chemin et sen alla promptement & son monastére, nous laissant dans I'admiration et dans
la surprise, en voyant quelle est la force de lobéissance qui l'avait rendu intrépide et l'avait
soutenu dans une rencontre ol nous ne pourrions pas seulement le voir sans craindre et

sans trembler.

Je vous rapporterai, mes fréres, un autre événement sur ce méme sujet. Un solitaire sen

122



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

étant allé, par lordre de son supérieur, pour les besoins de sa communauté, dans un village,
chez celui qui avait le soin des affaires de la maison, il fut sollicité par la fille de cet homme
daffaires ; mais aussitot qu'il eut levé les mains au ciel et qu’il se fut écrié : « Vous qui étes le
Dieu de mon pere et de mon abbé, délivrez-moi! » il se trouva dans le chemin qui conduisait

a Scété ou demeurait son supérieur.

Vous voyez, mes freres, quelle est la force de Iobéissance; vous voyez quelle fut la vertu et
et lefficacité de ces paroles et quel secours nous trouvons, en nous servant aupres de Dieu
du mérite des prieres de notre supérieur. Car aussitot que ce religieux eut dit : « Seigneur,
je vous conjure par les prieres de mon pere et de mon abbé, délivrez-moi », Dieu lexauga,
le tira du péril ou il était et il fut transporté tout d'un coup dans son chemin. (Dorothée, 1.
P. G, 88, 1670.)

CHAPITRE VI. DISCRETION
I. — Domaine et role de la discrétion.

Avec létude de la discrétion, nous saisissons encore mieux le caractere de la spiritualité
des Peres du désert. S'il fallait choisir entre les différents sommets dou lon peut avoir une
vue panoramique de leur vie morale, cest ici que nous conduirions ces esprits, qui de nos
jours sarrétent, comme a un jugement densemble, a I'impression produite par les gestes

singuliers de quelques ascétes.

Le sens du mot discrétion est révélateur. Il est restreint aujourd’hui a exprimer le retenue,
la réserve, la fidélité a garder un secret, tandis que pour les Peres cest a toutes les formes
de l'action que la discrétion sétend. Cest une vertu inspirant et controlant les autres. Elle
tient compte d’'une certaine défiance légitime a Iégard des applications d’'un principe de
vie parfaite. Cassien nous parle de ceux qui sobstinant dans I'interprétation littérale du
conseil du Maitre portaient continuellement des croix de bois. Lapplication fait sourire.

Mais d’autres erreurs ont eu de lamentables conséquences.

La direction donnée a la conduite morale par I'Eglise a été souvent accusée de ne pas re-
specter la pureté des principes du Christ et de pactiser avec le monde. Ce que des jansénis-
tes ou des protestants dénoncent comme faiblesses, illégitimes concessions et compromis,
nous l'appelons modération, sens de la mesure, largeur de vue ; et ces notes de l'autorité hié-
rarchique nous les retrouvons dans les conseils donnés par le directeur et dans la maniere

de se conduire soi-méme, comme les marques de la discrétion.

Le grand patriarche de la vie monastique déclare que la discrétion est la vertu la plus
généralement nécessaire contre les attaques artificieuses du démon. Cassien donne un ex-
emple de ces tromperies ot le malin prétendait se faire prendre pour un esprit angélique.

Des tentations de ce genre sont fréquemment rapportées. Mais ce nest pas seulement les

123



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

apparitions sensibles qui sont dangereuses, nous voyons des solitaires aux prises avec les
difficultés qu’ils ont eux-mémes provoquées.

Comment peut-on passer d'un principe a une extrémité nuisible? En oubliant qu'il y a
dautres principes qui doivent entrer en action eux aussi. Le danger dépuiser vainement ses
forces, de s’halluciner, de ségarer est encore plus grand lorsquon poursuit aveuglément la
pratique d’'un conseil négatif. En fuyant un vice on tombe dans un autre.

« Il faut savoir se servir des armes de justice et a droite et a gauche et contre la gourman-

dise et contre lorgueil. »

Faire garder le juste milieu, est-ce donc le trait distinctif de la discrétion ? Climaque donne
une définition ou une description plus satisfaisante. Etre discret cest reconnaitre quelle
est la vertu que l'on doit pratiquer a tel moment; cest savoir appliquer la loi générale aux
cas particuliers; cest le sens de la pratique, de ,Jopportunité, cest une grace qui éclaire le

moment présent de lumiere éternelle.

Nous parlons de grace et de vertu. En effet 'indiscret ne mériterait pas de blame s’il man-
quait seulement de bon sens et de jugement. Dans les fins malheureuses d’illusionnés on

nous montre le chatiment de la présomption, de lobstination, de la désobéissance.

Si nous étudions plus avant les dispositions intimes, éléments de la discrétion, nous re-
connaissons deux tendances quon imagine devoir toujours se combattre : le besoin senti

d’une direction et la foi en sa propre autonomie.

Le vrai spirituel évite de se singulariser, il a le respect de la tradition. Cette tradition il
la recoit des supérieurs, des maitres autorisés. Il ne va pas par un recours a lesprit primitif

recouvrer son indépendance.

Mais est-ce a dire que la discrétion est uniquement extérieure et formelle? Ce serait mé-
connaitre le principe divin qui est en nous. Les jugements, les décisions sont inspirés de
Dieu, la grace y est nécessaire comme dans la réalisation des projets. Cette impulsion den
haut sexerce sur toute démarche salutaire. La différence entre le chrétien insouciant et une
ame dégagée de passions est que 'ame dégagée de 'un laissé pleine liberté au souffle divin,
tandis que lautre est retenue par ses attaches aux objets en qui il met sa fin. On na pas
affirmé mieux que Climaque lexistence de cette lumiere intérieure, sa relation avec la pu-
reté de 'ame et 'assurance quelle donne a ceux qui ne lobscurcissent pas par les fumées
des passions. De la chez les saints, cette promptitude de décision, cette force dexécution,
méme dans la conduite extérieure. « Cest une marque qu'un esprit nest pas éclairé de la
lumiere divine et qu'il est rempli de vanité, lorsque demeurant irrésolu dans ses jugements,
il est longtemps sans se déterminer a prendre quelque parti. »

124



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La Conférence autour du grand saint Antoine : Quelle est la vertu la plus nécessaire
? Il me souvient, raconte 'abbé Moise, quautrefois, lorsque jétais encore enfant, et que je
demeurais en cet endroit de la Thébaide ou était le bienheureux Antoine, quelque-uns des
plus anciens dentre les solitaires le vinrent trouver, pour sinstruire du moyen d’avancer
dans la perfection; et que leur conférence ayant duré depuis le soir jusqu’au jour suivant, la
plus grande partie de la nuit se passa sur le sujet dont nous entreprenons de parler. Car on
sarréta fort longtemps a rechercher quelle était la vertu ou lobservance, qui pit rendre en
tout temps un solitaire insurprenable a tous les artifices du démon, ou qui ptit le conduire a
la plus haute perfection par un chemin droit et assuré. Chacun dit la-dessus son avis selon

sa disposition et sa lumiere.

Les uns disaient que cétait le jetine et la veille, parce que lesprit en devenant plus libre et
plus dégagé, et acquérant une plus grande pureté de I4me et du corps, il devenait capable
de s'unir a Dieu avec plus de facilité. Les autres que cétait le mépris de toutes les choses de
ce monde ; parce que si I'4me pouvait une fois y renoncer entiérement, elle naurait plus de

lien qui la ptt retenir, et qui lempéchat de voler librement a Dieu.

Et comme chacun marquait de la sorte des vertus différentes par lesquelles on pouvait
sapprocher davantage de Dieu, et que la plus grande partie de la nuit se fat passée dans
cette recherche, le bienheureux Antoine prenant la parole leur dit ; « Il est certain que
toutes les vertus que vous venez de marquer, sont trés utiles et nécessaires a tous ceux qui
ont une heureuse soif de Dieu, et qui soupirent dans le désir dapprocher de lui. Mais la
triste expérience que nous avons de la chute de tant de personnes, ne nous permet pas
détablir en toutes ces choses, le moyen principal et le plus infaillible pour posséder Dieu.
Car nous avons souvent beaucoup de solitaires rigoureux et exacts a pratiquer le jetine
et les veilles, ardents pour la solitude, si détachés de tout, qu’ils ne se réservaient pas un
seul denier, ni de quoi se nourrir un jour, enfin qui embrassaient de tout leur coeur tous
les exercices de la charité fraternelle, qui néanmoins sont tombés tout d'un coup dans des
illusions si funestes, que loin d’achever leur course comme ils 'avaient commencée, ils ont
terminé cette vie qui avait paru si digne de louange, et cette ferveur si extraordinaire par
une fin malheureuse et détestable. Ceest pourquoi pour connaitre clairement quelle est la
vertu principale qui peut nous conduire a Dieu, il ne faut que considérer ce qui a donné lieu
ala chute de ces personnes. Ayant possédé avec éminence toutes sortes de vertus, le défaut
de la seule discrétion a fait que leur piété na pas été de durée, et quelle na pu persévérer
jusquia la fin. » (Coll, I, 2. P. L., 49, 525.)

Exemples d’illusionnés. Héron ne veut pas interrompre son abstinence, méme le jour

de Paques. Il refuse de sasseoir a la table commune.

Il regoit une apparition diabolique. Persuadé qu’il ne peut lui arriver mal, il se jette dans

125



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

un puits.

Mais comme je vous ai promis de confirmer aussi par des exemples nouveaux ce jugement
que le bienheureux Antoine et les autres Péres ont porté de cette vertu, je vous prie de vous
souvenir de ce qui sest passé depuis peu dans ce désert, et ce que vous y avez vu de vos yeux.
Je parle de ce déplorable vieillard Héron, qui depuis peu de jours est tombé par l'illusion
du diable du comble de la vertu dans le plus déplorable de tous les malheurs. Il avait été
cinquante ans parmi nous dans cette solitude. Il y avait vécu avec une extréme austérité, et
il avait un amour pour la retraite qui passait toute l'ardeur de ce qu’il y a ici de solitaires.
Dot lui est donc venue cette chute, et comment cette illusion du démon a-t-elle pu trouver
une personne qui avait tant enduré de travaux? Quelle a été la cause d’un accident qui a
causé tant de larmes et tant de douleur a tous ceux qui demeuraient alors dans ce désert,
sinon que, nétant pas encore assez ferme dans la vertu de la discrétion, il a mieux aimé
suivre son propre esprit et sa propre conduite, que les regles et la conduite de nos anciens?
Il avait toujours été si inflexible dans cette rigueur extraordinaire et inimitable de son jetine,
et il avait toujours été tellement attaché au secret de sa solitude, que la vénération qui est
due au saint jour de Paques ne len avait jamais pu arracher pour obtenir de lui qu’il vint
prendre son repas avec ses freres. Cette féte si auguste, qui tous les ans rassemblait tous les
solitaires dans Iéglise, ne I'a pu jamais rejoindre aux autres. Et quoique tous les solitaires
demeurassent dans Iéglise et mangeassent ensemble, on ne put jamais néanmoins le retenir
avec eux, de peur quen gottant tant soit peu de légume, il ne parut sétre relaché en quelque
chose de sa premiere ferveur. Ce fut cette présomption qui le fit tomber dans cette illusion
déplorable. Il regut avec un profond respect I'ange de Satan comme s'il efit été un ange de
lumiére. Il obéit a ses ordres avec une. profonde soumission, et se fiant a la parole de cet
esprit qu’il croyait son bon ange, et qui l'assurait que le mérite de sa vertu et de ses travaux,
le mettait au-dessus de tout danger de se perdre, il se précipita lui-méme au milieu de la
nuit dans un puits si creux que loeil nen pouvait découvrir le fond. Il voulut faire [épreuve
de cette promesse qui 'assurait que rien ne le pourrait blesser, en se jetant dans ce puits,
croyant qu’il ne pouvait souhaiter de plus grand témoignage du mérite de sa vertu, que de
se précipiter ainsi sans perdre la vie. Les fréres épouvantés accoururent a ce puits, et len
ayant & grand’peine retiré a demi-mort, lorsquau bout de trois jours il était pres de rendre
lesprit il fit paraitre une opiniatreté pire que sa premiere folie. Car il demeura si obstiné
dans son illusion, que sa mort méme ne lui put persuader que le démon sétait joué de lui,
et l'avait trompé par ses finesses. Le prétre et le saint abbé Paphnuce témoignérent leur juste
sévérité en cette rencontre, et quelques grands travaux qu’il etit soufferts, quelque longueur
d’années qu'il elit passées dans la solitude, et quelque compassion que méritat un accident
si déplorable, tout ce quon put obtenir deux fut de ne le point compter au rang de ceux qui
se font mourir eux-mémes, et de ne le juger pas indigne des prieres et des oblations quon

a de coutume doftrir pour le soulagement des morts. (Coll., 5. P. L., 49, 529.)

126



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Garder le juste milieu. Un saint homme, 'abbé Paul, est puni de la crainte excessive qu’il

eut dexposer sa vertu.

Labbé Paul demeurait dans le désert qui est proche de la ville de Panéphyse. Ce désert,
a ce que nous avons su, est devenu tel autrefois par I'inondation d’'une eau trés salée. Car
quand le vent de bise est violent, [eau sort avec impétuosité des étangs voisins, et se répand
ensuite dans la campagne avec tant dabondance que toute la terre en est couverte. Il y avait
la autrefois quelques bourgades qui sont pour cette raison devenues sans habitants, et qui

ne paraissent plus maintenant que comme des iles au milieu des eaux.

Ce fut donc la que cet abbé Paul séleva par le repos et le silence de la solitude a une telle
pureté de coeur qu’il ne pouvait plus souftrir de voir non seulement le visage mais ’habit
méme d’une femme.

Car allant un jour avec 'abbé Archébius, solitaire du méme lieu, voir un ancien solitaire
dans sa cellule, il rencontra par hasard dans son chemin une femme qui passait. Ce bon
abbé Paul fut si surpris de la voir, quoubliant cette visite de piété qu’il avait commencée, il
senfuit a son monastere avec autant de vitesse et de précipitation que s'il avait rencontré
un lion ou un dragon effroyable. Son compagnon, 'abbé Archébius, courut apres lui et
le rappela en criant, et le conjura de vouloir bien continuer leur chemin pour visiter ce

vieillard, comme ils 'avaient résolu, mais il ne put jamais le fléchir par ses priéres.

Quoiqu’il se conduisit de la sorte par un zéle ardent qu'il avait pour la pureté, néanmoins
parce que ce z¢le nétait pas selon la science, et qu’il passait en cela les bornes d’une conduite
raisonnable et de la discipline religieuse, il fut frappé d’'une paralysie si universelle qu’il se
trouva d’'un coup entierement perclus de tous ses membres. Il perdit tellement I'usage et les
fonctions, non seulement des pieds et des mains, mais méme des oreilles et de la langue,
qu’il ne lui resta plus d'un homme que la seule forme extérieure, sans sentiment et sans
mouvement. Son infirmité le réduisit en un tel état, que ne se trouvant plus dhomme qui
put suffire a tous ses besoins, on fut obligé d'avoir recours au soin et a la charité des femmes.
Ainsi on le porta dans un monastére de saintes vierges qui lui donnaient a boire et a manger
sans qu’il put seulement demander par signes, et qui pendant quatre années apres lesquelles
il mourut, lui rendirent avec un soin toujours égal, tous les secours et toutes les assistances

dont il eut besoin dans cette impuissance et cette défaillance générale.

Quoique ce saint homme fat ainsi perclus de tous ses membres, sans sentiment, sans
mouvement et sans vie, il sortait de lui une vertu si divine et si extraordinaire, que 'huile qui
avait touché a son corps qui paraissait déja mort étant appliquée aux malades les guérissait
sur 'heure de toutes leurs maladies. (Coll., VII, 26. P. L., 49, 704.)

127



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Il faut faire tous nos efforts pour acquérir par '’humilité le bien de la discrétion, qui seule
peut nous empécher de tomber dans les deux extrémités vicieuses. Cette parole ancienne
est tres véritable. Que les extrémités se réunissent, et qu’il se trouve de la ressemblance dans

la dissemblance.

Car les jetines excessifs font le méme mal que la gourmandise. Les veilles immodérées
sont aussi dangereuses que le trop dormir; et lexcés d’'une abstinence indiscreéte, affaiblis-
sant extraordinairement le corps, le réduit par nécessité dans le méme état, ou le met une
négligence volontaire. Ce qui est si véritable que nous avons souvent vu des personnes qui,
nayant jamais succombé a la gourmandise, se soiit laissé tellement affaiblir par des jetines
excessifs, que leur infirmité ensuite et leur faiblesse leur ont été une occasion de retomber
sous la tyrannie de la passion qu’ils avaient déja surmontée. Nous avons vu de méme que
les veilles extraordinaires et indiscretes, jusqu’a passer souvent toutes les nuits sans dor-
mir, ont enfin renversé ceux que le sommeil navait pu vaincre. Cest pourquoi, selon saint
Paul, il faut savoir se servir des armes de justice et a droite et a gauche, et passer entre les
deux extrémités contraires, avec un tempérament si juste et une discrétion si sage, que nous
marchions toujours dans le sentier étroit de la continence, évitant d'une part I'indiscrétion,
pour ne point passer les bornes quon nous prescrit, et de l'autre le relichement pour ne
nous point abandonner aux désirs de la sensualité et de.; I'intempérance. (Coll., II, 16. P.
L., 49, 549.)

Caracteéres de la discrétion: Appliquer les principes aux circonstances présentes, le sens

de lopportunité.

La discrétion est en ceux qui commencent un discernement véritable de létat de leur ame
et de leur progres dans la vertu. Clest en ceux qui sont plus avancés un sentiment intellectuel
qui permet de discerner, sans se tromper, le bien qui est proprement bien (cest-a-dire le
bien surnaturel de la grace) d’avec celui qui est seulement naturel, ou qui est entierement
faux. Et cest en ceux qui sont parfaits, une connaissance qui leur vient d'une illumination
divine et qui non seulement leur découvre a nu tous les replis de leur 4me, mais leur fait

méme percer et éclairer lobscurité la plus noire de lesprit des autres.

Ou, si nous voulons encore définir en général la discrétion, on peut dire que cest une
lumieére intérieure, qui nous fait connaitre avec certitude la volonté de Dieu en tous temps,
en tous lieux et en toutes actions. Et il n'accorde cette lumiére qua ceux qui sont purs dans

leur coeur, dans leur corps, et dans leurs paroles. (Clim., XXVI, 1, 2. P. G., 88, 1014.)

Dispositions nécessaires pour acquérir la discrétion. La défiance de ses propres idées;

I'intelligence préte a se soumettre.

Car il me souvient que lorsque la jeunesse me retenait encore dans le monastere, nous

128



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

avions quelquefois des pensées sur I'Ecriture, ou sur des sujets de morale, dont la vérité
nous paraissait si évidente, que nous nen pouvions douter. Mais lorsquensuite nous nous en
entretenions avec nos fréres, il arrivait quen les examinant entre nous, quelqu'un dabord y
découvrait quelque chose ou de faux ou de dangereux, et que tous ensuite les condamnaient
comme des erreurs pernicieuses. Cependant cétait des choses que l'artifice du démon avait
rendues si probables et si spécieuses qu’il se flit aisément élevé quelque division entre nous,
si nous neussions observé inviolablement cette loi divine de nos anciens, qui nous défend
de nous attacher a nos sentiments, et de croire plus notre jugement; que celui de notre frere,

si nous voulons nétre jamais exposés aux tromperies de notre ennemi.

Car nous navons que trop dexpérience, combien il arrive souvent ce que saint Paul a
prédit, que le démon se transforme en ange de lumiére pour éblouir nos yeux et nous faire
passer lerreur et les ténébres pour la vérité et la lumiere. Cest pourquoi, si nous ne rece-
vons ces sentiments avec une profonde humilité et en tremblant et si nous nen laissons le
jugement a la lumiére de nos supérieurs et des personnes trés sages et trés éclairées, afin de
les recevoir ou les rejeter selon qu’ils nous lordonneront, nous tomberons indubitablement
dans lerreur et, révérant dans nous-mémes 'ange des ténebres comme un ange de lumiere,
nous serons frappés d’'une plaie qui nous donnera la mort. Cest un malheur inévitable a
celui qui sappuie sur son propre jugement, s’il ne se corrige de ce vice, pour devenir un
fidele disciple de '’humilité, en pratiquant avec un coeur contrit et humilié, ce que saint
Paul désire des chrétiens en disant : « Accomplissez ma joie, étant tous unis ensemble dans
les mémes pensées, ayant tous un méme amour, une méme ame et les mémes sentiments.
Ne faites rien par un esprit de contention et de vaine gloire, mais entrez dans un esprit
d’humilité qui vous fasse regarder vos fréres comme vos supérieurs. Et prévenez-vous les
uns les autres en honneur et en déférence, afin que chacun croie que son frere est plus sage
et plus saint que lui et qu’il a plus de lumiére et de discrétion que lui-méme nen peut avoir,
pour juger de la vérité des choses. (Coll., XVI, 10, 11. P. L., 49, 1054.)

Don intérieur de discernement; lumiéres du ciel directement données a I'Ame.

Il y a dans I'ame qui a été renouvelée par le baptéme et par I'infusion du Saint-Esprit, un
sentiment tout spirituel, cest-a-dire une lumiére de discrétion, qui nous fait juger selon
Dieu et par 'Esprit de Dieu de tous les objets des sens. Or, on peut dire que cette lumiere
spirituelle est en partie dans nous et en partie hors de nous, parce quayant deux hommes
en nous, l'un spirituel et l'autre charnel, elle nest connue qua’l’homme spirituel et elle est
inconnue a '’homme charnel. Cest pourquoi, comme elle est cachée et enveloppée dans

les nuages que forment nos passions, nous ne devons jamais cesser de la rechercher, puis-

129



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

que lorsque I'Esprit de Dieu aura dissipé en nous tous ces nuages qui obscurcissaient cette
lumiere et ce sentiment spirituel, qui juge des choses séton la raison divine, nos sens exté-
rieurs mauront plus la force de nous émouvoir par les attraits des objets sensibles. Et cest
ce qui a fait dire a un homme éclairé de la sagesse du ciel : Vous trouverez dans vous un
sens divin. (Clim.,XXVI, 22. P. G., 88, 1020.)

Celui qui est parfaitement purifié voit par une vue intellectuelle Iétat et les dispositions
de 'ame de son prochain quoiqu’il ne voie pas 'ame méme; mais celui qui nest pas encore
arrivé a une haute perfection, ne juge de Iétat des ames que par les signes et les marques

extérieures qui paraissent sur le corps. (Clim., XXVI, 95. P. G., 88, 1033.)

Celui qui par l'illlumination divine posséde Dieu en soi-méme, recoit dordinaire sur le
champ une assurance de ce que Dieu veut qu’il fasse, tant dans les affaires pressantes que
dans celles qui peuvent souffrir du retardement. Et il recoit cette assurance comme cet autre

dont nous venons de parler, par le secours imprévu qui lui vient du ciel.

Clest une marque qu'un esprit nest pas éclairé de la lumiere divine et qu’il est rempli de
vanité, lorsque demeurant irrésolu dans ses jugements, il est longtemps sans se déterminer
a prendre quelque parti*. (Clim., XXVI, 115, 116. P. G., 88, 1060.)

II — Controle des austérités.

La vertu de discrétion controle lentreprise de mortification corporelle. Guerre sans merci
aux passions, cest entendu; mais le compagnon de 'ame mérite des égards, et mdéme, les

défaites du corps peuvent encourager des tendances plus dissimulées et plus dangereuses.

Ceux qui blament la résistance de l'ascete aux exigences de sa nature corporelle, lui ob-
jectent qu’il n'y a pas de mal a prendre sa nourriture. Les Péres nont pas mis longtemps a
découvrir cet axiome. Cassien sy reporte souvent. En face du danger de la bonne chére et

de la boisson, il montre lerreur qui consisterait a voir dans le jetine un bien en soi. Il nest

24 Par le discernement des esprits nous nentendons pas la prudence, vertu qui fait examiner chaque chose
sous toutes ses faces, et prendre ensuite le parti le plus sage, vertu que Mme Acarie, suivant la déclaration de
Pie VI, pratiqua dans un degré héroique. Nous entendons la facilité de discerner en soi-méme ou dans les
autres, les opérations de pieu d’avec celles du démon ou de la nature : et nous considérons cette facilité non
pas comme étant leffet de lexpérience quune ame a acquise dans les voles intérieures, mais comme étant
louvrage dis Saint-Esprit qui lui donne une subite inspiration... » Vie de Mme Acarie, par J. B. Boucher,
Paris, 1892.

130



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

quun moyen. Son emploi doit dépendre des mille particularités d’'une vie, et méme de tel
moment d’une vie. Rassurez-vous sur la portée et les conséquences des tourments que ce
vaillant athlete s’inflige! Cest peut-étre la mesure qui lui convient a lui. La regle générale

qu’il rappelle sera appliquée a d’autres dautre fagon.

La singularité, Iétrangeté sont des raisons décarter une pratique de renoncement. Si nous
devons nous abstenir de juger celui qui lemploie, nous sommes avertis de n'y pas voir une

marque de sainteté.

Quoi de plus sage que ces principes d’abstinence : ne pas se rassasier completement, la
quantité de nourriture restant a déterminer suivant les appétits, les tempéraments, le genre
des travaux..., manger un peu chaque jour plutot que de prolonger le jetine pour prendre
ensuite double ration...

« Toute créature de Dieu est bonne. » Se servir des mets offerts par la Providence peut

étre un bien, sen abstenir peut étre un mal.

Considérons maintenant ce que cest que le jeline, et voyons si cest un bien, comme la
: : 4 b \ . . . . . .
justice, la prudence, la force et la tempérance; cest-a-dire un bien qui ne puisse jamais
devenir un mal, ou si cest une chose qui soit delle-méme indéterminée et indifférente, quon
puisse faire quelquefois utilement, quon puisse aussi omettre innocemment, en sorte quen
certaines occasions on soit blamable pour en avoir usé, et quen autres on soit louable pour

> . . 7 . N
nen avoir point usé. Car si nous mettons le jetine au rang des vertus, dont nous venons de
parler, et que nous regardions 'abstinence des viandes comme un bien principal et essentiel,
il faut demeurer d'accord que l'on ne peut faire que mal, lorsquon use de viandes. Car il est

indubitable que ce qui est contraire a un bien essentiel, est essentiellement un mal.

Mais l'autorité de I'Ecriture ne nous permet pas de porter ce jugement du jetine. Car si
nous jetinions dans une telle pensée que nous croirions faire un crime de manger, nous
ne retirerions aucun fruit de notre, abstinence. Elle deviendrait au contraire, selon saint
Paul, un tres grand péché, et méme un sacrilege, puisque nous nous abstiendrions supers-
titieusement des viandes que Dieu a créées, afin que ses fideles et ceux qui connaissent la
vérité en usent avec action de graces : « Parce que toute créature de Dieu est bonne, et il
ne faut rien rejeter de ce quon regoit avec action de graces. Car lorsqu'un homme croit
que quelque chose est impure, elle devient impure pour lui. » Et nous ne voyons point que
personne ait jamais été condamné simplement pour avoir usé de quelque viande, a moins
qu’il n'y etit quelque circonstance ou devant ou apres cet usage qu’il en faisait, qui méritat
cette condamnation. (Coll., XXI, 13. P. L., 49, 1187.)

Le combattant doit avoir assez de forces pouf soutenir la lutte.

Il faut donc proportionner a ses forces la quantité d'aliments.

131



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

On ne peut pas fixer cette quantité dans une regle générale.

De méme que le corps chargé d’'un exces d’aliments rend I'ame languissante et molle, de
méme une abstinence trop sévere débilite, an point que la partie de '4me qui sadonne a la
contemplation, est dans la tristesse et dans le dégotit de la parole céleste. I faut donc adapter
la nourriture a [état du corps de sorte quon mate le corps convenablement quand il est en
santé, et quon le soigne avec modération quand il est en moins bon état. Le combattant
ne doit pas en effet étre infirme dans son corps, mais avoir assez de forces pour soutenir
la lutte, et 'ame doit aussi étre déchargée des trop grandes miséres corporelles. (Diadoque,
45.P. G., 65, 1181.)

Egards de 'ame envers le corps. Clest pourquoi lon ne peut aisément garder touchant
le jetine une régle constante et uniforme pour tout le monde, parce que tous ne sont pas
d’une égale force, et que le jeune ne peut pas comme les autres vertus se pratiquer indé-
A . . N
pendamment du corps, et par Iame seule. Voici les reglements que nous avons regus de
nos peres sur ce sujet. Ils ont cru quencore qu’il fallat garder quelque différence dans le
temps, dans la quantité, ou dans la qualité de la nourriture, selon la différence des forces,
ou de l'age, ou du sexe, chacun néanmoins devait s’y proposer pour régler la mortificati-
on et l'assujettissement de la chair selon que sa vertu était solide. Tout le monde ne peut
pas passer une semaine entiére sans manger ni quelquefois deux ou trois jours. Plusieurs
personnes méme, qui sont abattues ou d'infirmité ou de vieillesse ne peuvent pas jetiner
jusqu’au coucher du soleil, sans se nuire notablement. Tous ne peuvent pas aussi se conten-
ter de légumes trempés dans leau, ou d’herbes pures et simples, ou de pain sec. Il y en a qui
mangent jusqua deux livres de pain sans sentir que leur estomac en soit chargé. Un autre
se trouve incommodé den avoir mangé une livre ou méme six onces. Cependant tous dans
cette inégalité de régime se proposent ce seul but, de régler de telle sorte leur nourriture
avec leur tempérament, qu’ils ne sentent jamais de réplétion, car ce nest pas la seule quali-
té, mais encore la quantité des viandes qui abat la vigueur de I'ame. Clest cette superfluité
de nourriture qui, appesantissant en méme temps le coeur et le corps, y allume un brasier

dangereux, qui y excite et qui y entre-tient les vices. (Inst., V, 5. P. L., 49, 209.)

Néanmoins la regle générale de la tempérant», est de proportionner la nourriture quon
prend a ses forces, a son tempérament et a son age, chacun en prenant autant qu’il doit
pour soutenir son corps et non pas pour satisfaire entierement a son appétit. Car, si on ne
garde cette proportion et cette mesure, on se nuira beaucoup, soit en rétrécissant son esto-
mac par des jetines immodérés, soit en I'accablant par lexces des viandes. Lame se ressent

également de ces deux exces. Le défaut de nourriture lui fait perdre toute sa vigueur dans

132



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

loraison, parce que le corps étant épuisé demeure tout abattu et tout assoupi; au contraire
la trop grande réplétion appesantit le coeur et lempéche doffrir a Dieu des prieres pures
et ferventes. La chasteté méme nest pas en assurance, lorsquon se conduit de la sorte; par-
ce que les jours méme qu’un solitaire sera plus sévere a son corps, se sentiront encore de
lexces du jour précédent, et qu’il est aisé que dans ses jetines méme les plus rigoureux, le feu
de la concupiscence se rallume en lui par cette nourriture que sa premiére intempérance
lui aura donnée. (Coll,, II, 22. P. L., 49, 554.)

Qu'il faut toujours avoir faim en sortant de table.

Ceestlala plus juste regle de la tempérance, et que nos anciens peres ont le plus approuvée,
de prendre tous les jours un léger repas de pain sec, et d’avoir toujours faim en sortant de
table. Cest le moyen de conserver toujours I'ame et le corps dans un méme état, en ne
labattant jamais par Iépuisement des jetines, et ne I'appesantissant pas aussi par lexces du
manger. Car cette sorte de régime est si juste, qu’il arrive souvent qu’apres vépres on ne se
sent plus du repas, et quon ne se souvient pas méme quelquefois si on I'a pris. (Coll,, II, 23.
P. L., 49; 554.)

Eviter la singularité Cette égalité uniforme et réglée est si pénible, et il est si difficile
de s’y établir, que ceux qui ne sont pas parfaitement instruits de la discrétion dont nous
parlons, aiment beaucoup mieux prolonger leurs jetines durant deux jours et réserver le
repas d’un jour pour le joindre a celui du lendemain afin quapres ce travail ils puissent au

moins assurer entiérement leur appétit.

Vous savez ce qui est arrivé sur ce sujet au pauvre Benjamin, qui était du méme pays
que vous. Laversion qu’il eut toujours de cette sobriété réglée qu’il pouvait pratiquer en
mangeant tous les jours ses deux petits pains, le rendit opiniatre a vouloir ne manger que
de deux jours l'un, afin quapres ce double jetine il pfit se rassasier en mangeant quatre
pains, et qu’il achetat ainsi en quelque sorte par un jetine de deux jours la satisfaction qu’il

trouvait a contenter sa faim entiérement.

Vous savez a quoi se termina cette résolution opiniatre dans laquelle il demeura inflexible,
sans vouloir jamais se soumettre aux avis des anciens, et quelle fut la fin déplorable de ce
solitaire. Car il sortit de cette solitude, pour se rengager dans la vaine philosophie et dans
la vanité du monde, et ne confirma que trop par lexemple de sa perte, la vérité de cet oracle
de nos anciens : Que tout solitaire qui Sappuie sur son propre sens, et qui suit sa propre
lumiere, narrivera jamais a la perfection, et tombera t6t ou tard dans les embiiches et les
piéges du démon. (Coll,, II, 24. P. L., 49, 555.)

133



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Divertissement. Cassien nous a conservé le trait de saint Jean jouant avec une perdrix,

en illustration de la maxime que l'arc trop tendu se rompt.

Des changements de régime et de petits adoucissements rentrent dans le programme

d’une vie d’ascése.

Clest pourquoi les plus sages et les plus parfaits doivent, lorsqu’ils recoivent le plus fré-
quemment les visites de leurs fréres, non seulement les tolérer avec patience, mais les re-
cevoir méme avec joie. Premiérement parce qu’ils en aimeront beaucoup mieux apres la
solitude et la désireront avec plus d’ardeur; parce que ce qui semble nous arréter un peu
lorsque nous courons le mieux, nous sert au contraire a nous donner de nouvelles forces,
et que si notre course nétait point mélée quelquefois de ces petites interruptions, nous
ne pourrions sans nous lasser la continuer jusqu’a la fin. De plus lorsque ces visites nous
mettent dans une nécessité daccorder quelque petit soulagement notre corps, la charité
que nous rendons ainsi a nos freres, avec ce relachement innocent de notre jeine quelle
nous permet, nous est plus avantageuse que naurait pu étre 'abstinence la plus laborieuse
et la plus étroite. Sur quoi je vous dirai en un mot une comparaison fort ancienne et fort

commune, mais qui est tres propre pour notre sujet.

On dit que le bienheureux évangéliste saint Jean tenant une perdrix et la caressant avec
la main, fut apergu en cet état par un homme qui avait léquipage de chasseur. Cet homme
sétonnant quun apdtre si considérable, qui avait rempli la terre de sa réputation, samusét
a des divertissements si bas : « Etes-vous, lui dit-il, cet apdtre Jean dont on parle partout,
et dont la réputation m’a donné lenvie de vous voir? Comment donc pouvez-vous vous
divertir & ces amusements si bas ? » « Mon ami, lui répondit cet apdtre, que tenez-vous en
votre main? » « Un arc », lui dit le chasseur. « Dot vient donc qu’il nest pas bandé, et que
vous ne le tenez pas toujours prét ? » « Il ne le faut pas, lui dit-il, parce que s’il était tou-
jours tendu, quand je voudrais men servir ensuite, il naurait plus de force pour lancer avec
violence une fleche sur une béte. » « Ne vous étonnez donc pas, répliqua ce bienheureux
apotre, que notre esprit se relache aussi quelquefois, parce que si nous le tenions toujours
bandé, il saffaiblirait par cette contrainte, et nous ne pourrions plus nous en servir lorsque
nous voudrions l'appliquer de nouveau avec plus de force et de vigueur. » (Coll., XXIV,
20-21.P. L., 49, 1311.)

III. — La direction des Supérieurs.

Le soin déviter les exigences excessives simpose encore plus dans un monastere ou doit

sétablir un niveau de vertu extérieure, auquel tous puissent se hausser et se maintenir.

Aussi le maitre le plus persuasif de la discrétion est le grand Pacome, le fondateur du

cénobitisme.

134



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Contemporain de la fougue daustérités qui emporte les premiers grands solitaires, le
génie de Pacome invente le vrai monastere. Il est surprenant de voir, des le début, la vie
parfaitement ordonnée de ces immenses groupements d’ascétes, et en particulier, la distri-

ution du travail. Lesprit d isation naurai uffi. ui nous é us, Ct
bution du travail. Lesprit dorganisation naurait pas suffi. Ce qui nous étonne le plus, cest
la douce lumiere de sagesse, de douceur, de discrétion que répand la regle apportée par

l'ange et toute la vie de Pacome.

Eleve de Palémon, émule de Macaire, connaissant par expérience les sévérités que suppor-
te un cceur vaillant, il sait condescendre aux vertus moyennes et méme aux faiblesses. « Vir
humanissimus », comme l'appelle Sozomene, il a I'art des ménagements, de la longanimité,
dela correction opportune. Nous ne trouverons pas chez les grands maitres modernes de la
douceur et de la confiance une conduite plus encourageante que celle de Pacome a Iégard

de Silvain le comédien.

Avec ces principes de gouvernement paternel, ces procédés de direction indulgente, nous
entendons exprimée par Ammon, par Paphnuce et par Antoine, l'aversion des reproches

sans pitié et la condamnation des sévérités qui désesperent.

La Régle Pacomienne. Pacome étant une nuit en oraison, un ange lui apparut, et lui dit :
« Pacome, Dieu veut que le servant purement comme tu fais, tu assembles un grand nombre
de solitaires, et que les instruisant tous selon la regle qui ta été montrée, tu tefforces de les
rendre agréables a sa divine majesté. » Car il avait longtemps auparavant, comme je I'ai déja

dit, regu une table dans laquelle les choses suivantes étaient écrites :

« Permettez a chacun selon ses forces de boire et de manger, et obligez-les de travailler
a proportion de ce qu’ils mangeront, sans les empécher ni de manger modérément, ni de
jetiner. Imposez de plus grands travaux aux plus robustes, et a ceux qui mangeront raisonn-

ablement, et de moindres travaux aux faibles et & ceux qui jetineront. »

« Batissez leur diverses cellules, et faites-les demeurer trois dans chacune. Que tout leur

manger soit apprété dans un méme lieu, et qu’ils mangent tous ensemble. »

« Qu'ils soient revétus durant la nuit de robes de lin, et ceignent leurs reins. Qu’ils aient
tous un manteau blanc de poil de chevre, qu’ils ne quitteront jamais, ni en mangeant, ni
en dormant. Mais lorsqu’ils approcheront de la sainte Communion, qu’ils détachent leurs

peintures, et quittent ce manteau se contentant seulement d’un capuce. »

Lange dit aussi a Pacome, que lon ferait douze oraisons pendant le jour, douze au soir,
et douze la nuit. A quoi répondant « que cétait bien peu », il répliqua : « Je ne vous or-
donne que cela, afin que les plus faibles le puissent observer sans peine. Mais quant aux
parfaits, ils nont pas besoin de cette regle, puisquétant retirés dans leurs cellules, et dans

une trés grande pureté de coeur, ils se nourrissent de la contemplation de Dieu, et le prient

135



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

continuellement. » Cet ambassadeur céleste sen alla apres lui avoir tenu ces discours, et
Pacome rendant graces a Dieu, selon sa coutume, ne douta plus de la vision qui lui avait
été confirmée par une triple révélation. (Vit. Pac., 21. P. L., 73, 242.)

Il y a aussi d’'autres monastéres ou il se trouve jusquau nombre de deux ou trois cents
solitaires, et a Panopolis ou j’ai été, il en est un ol il y en a trois cents. Ils travaillent a toutes
sortes douvrages, et emploient tout ce qui leur reste, outre leur nourriture, a entretenir
des monastéres de femmes et a assister les prisonniers. Ils se levent de grand matin, et
font tous la cuisine chacun a leur tour, préparent les tables, y mettent du pain, des herbes
sauvages, quelques autres hachées, des olives, du fromage, et pour toutes viandes quelques
pieds ou autres extrémités danimaux. Ceux qui sont le moins robustes entrent au réfectoire
et mangent a la septiéme heure du jour, dautres seulement au soir, dautres de deux en deux
jours. Et afin que l'on sache I'heure et le temps qu’ils doivent manger, chacun a pour marque
une lettre de 'alphabet. Quant a leurs ouvrages, les uns labourent la terre dans la campagne,
les autres travaillent au jardin, les autres au moulin et a la boulangerie, les autres a la forge,
les autres a fouler des draps, les autres a tanner des cuirs, les autres a faire des souliers, les
autres a la calligraphie, les autres a faire de grandes corbeilles, les autres a faire de petits
paniers, et tous généralement apprennent par coeur I'Ecriture Sainte. (Héracl., 19. P. L., 74,
297.)

Semonce au cuisinier. Méme si les freres ne doivent pas y toucher, ou doit toujours

préparer et servir les repas de regle.

Saint Pacdme apres avoir demeuré quelque temps dans ce monastere nouvellement béti,
sen alla en un autre qui était aussi sous sa conduite. Tous les fréres étant sortis en grande
héte au-devant de lui, et l'ayant recu avec une extréme révérence, un jeune enfant nourri
dans la méme maison vint aussi avec eux et le voyant, commenga a lui crier : « En vérité,
mon Pere, depuis que vous étes parti d’ici, personne ne nous a fait cuire des herbes, ni des
légumes. » Le Saint lui répondit avec une extréme douceur : « Ne vous fachez point, mon
fils, je vous en ferai cuire. » Et étant entré dans le monastere, apres- avoir prié Dieu, il alla
dans la cuisine, ol trouvant le frére qui en avait la charge faisant des nattes de jonc, il lui
dit : « Combien y-a-t-il, mon frere, que vous n'avez fait cuire des herbes ou des légumes? »
Il lui répondit : « Il y a environ deux mois. » « Et pourquoi, répartit le Saint, contre lordre
que je vous avais donné, avez-vous eu si peu de soin des fréres? » Ce solitaire sexcusant
avec grande humilité, lui répliqua : « Jaurais fort désiré, mon révérend pere, de pouvoir
chaque jour macquitter de mon office. Mais voyant que les fi éres ne mangeaient point de

ce que je leur faisais cuire, a cause qu’ils jelinent tous, et qu’il n'y a que les enfants qui man-

136



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

gent quelque chose, pour nétre point obligé de jeter ce que lon aurait apprété avec grand
travail, et pour ne pas demeurer inutile, je me mis a faire des nattes de jonc avec les freres,
sachant qu'un de ceux que l'on mavait donné pour maider a la cuisine pourrait suffire a
appréter ce peu que mangent les freres, qui nest que des olives et de la salade. » « Com-
bien avez-vous fait de ces nattes », lui dit saint Pacome. « Cinq cents », répondit ce frére.
« Apportez-les-moi toutes ici, afin que je les voie. » Ce quiayant fait, il commanda quon
les brulat a 'heure méme, et se tournant vers ceux qui avaient charge d'appréter le manger
aux freres, il leur dit : « Comme vous avez méprisé ce qui vous avait été ordonné pour la
nourriture des freres, je méprise de méme votre travail et le fais réduire en cendres. Vous
n’ignorez pas qu’il est toujours louable de se priver des choses que l'on a en sa puissance, et
que ceux qui le font pour 'amour de Dieu, en regoivent de sa main une grande récompen-
se. Mais comment peut-on sabstenir de ce que l'on na pas en son pouvoir, puisquon ne
saurait faire autrement; et quainsi on attend en vain le salaire d’'une abstinence contrainte,
et par conséquent inutile? Lorsque lon présente diverses choses a manger aux freéres, s’ils
se retranchent de quelques-unes pour l'amour de Dieu, ils ont trés grand sujet despérer
qu’il les en récompensera. Mais comment les récompenserait-il d’avoir usé sobrement de
ce qu’ils nont point vu, et qu’il na pas été en leur puissance de manger? Ainsi, vous ne de-
viez nullement, sous prétexte d'un peu de dépense, discontinuer une chose si avantageuse
aux freres. » (Vit. Pac., 43. P. L., 73, 260.)

Silvain le comédien. Les moines zélateurs de la regle veulent chasser Silvain qui se sou-
venant de son ancienne profession, amuse et dissipe le monastere. La bonté et la discrétion

de Pacome lui découvrent les germes de vertu cachés sous ces apparences folatres.

Un jeune homme nommé Silvain, qui était comédien, sétant converti, vint supplier saint
Pacome de le recevoir dans son monastere. Ce que lui ayant accordé, les mauvaises ha-
bitudes dont il sétait infecté dans le siecle, lempéchaient de se pouvoir assujettir a aucune
discipline; et ainsi négligeant son propre salut, il passait les journées entiéres dans ses badi-
neries et bouffonneries ordinaires, et gatait méme quelques-uns des fréres qui se portaient a
I'imiter. Ce que plusieurs dentre les autres ne pouvant souffrir, ils supplierent saint Pacome
de le chasser du monastere. Au lieu de leur accorder cette priére, il le supporta avec une
extréme patience ; et apres 'avoir averti de se corriger, de renoncer a son ancienne manie-
re de vivre, il priait Dieu sans cesse qu’il lui pliit de vouloir lui toucher le coeur par son
extréme bonté. Mais Silvain continua dans ses imperfections ordinaires, et mettant les au-
tres par son exemple en danger de se perdre; enfin tous les fréres généralement estimerent
que lon devait le chasser de cette sainte maison, comme étant tres indigne d’y demeurer.
Le bienheureux Pacome crut néanmoins qu’il fallait encore un peu différer, et lui faisant
une nouvelle correction, accompagnée d'une douceur sans pareille, et d'une sagesse mer-

veilleuse, et lui donnant des instructions toutes saintes, pour lui faire con-naitre en quelle

137



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

maniere on doit accomplir les commandements de Dieu, il lenflamma de telle sorte de son
divin amour et son ame par la foi fut si troublée du sentiment de l'avenir qu’il ne pouvait
plus sempécher de verser continuellement des larmes. Ainsi sétant entierement corrigé, il
servait aux autres d’un grand exemple de conversion; car en quelque lieu qu’il fit, et quoi
qu’il fit, il pleurait toujours, et ne sen pouvait empécher lorsqu’il prenait ses repas avec les
autres. Ce qui ayant touché plusieurs des solitaires, ils lui dirent : « Cessez enfin de pleurer,
et ne vous laissez pas si fort abattre par la douleur. » Il leur répondit : « Je fais tout ce que
je peux pour vous obéir, mais il nest pas en ma puissance, car je sens dans moi comme un
feu tres violent qui ne me peut permettre de demeurer en repos. » (Vit. Pac., 38. P. L., 73,
255.)

Le premier besoin du monastére. Un bon supérieur. On ne choisit jamais personne
pour supérieur du monastére, qu’il nait appris par une longue suite dobéissance, comment
il doit commander a ceux qui lui doivent obéir; et quil mait été longtemps formé sous la
longue conduite de ses anciens, pour savoir ce qu'il doit laisser comme par tradition aux

plus jeunes solitaires.

Car ces hommes admirables reconnaissent que cest le comble de la sagesse de bien con-
duire les autres, et de se bien laisser conduire soi-méme; et ils disent hautement quen ce
seul point consiste le plus grand don de Dieu, et leffet de la plus grande grace du Saint-
Esprit. Ils savent d'un c6té qu'un homme ne peut donner aucun avis salutaire a ceux qui
lui obéissent, s'il n'a passé plusieurs années dans lobéissance et dans la pratique de toutes
sortes de vertus; et ils croient aussi de l'autre que personne ne peut bien obéir a son supéri-
eur lui le conduit, s'il nest consommé dans la crainte de Dieu, et s’il ne sest rendu parfait

dans une humilité véritable.

Aussi ce qui fait que nous voyons aujourd’hui de tous cotés tant de reglements et de pra-
tiques toutes contraires, est que nous avons assez de présomption pour entreprendre de
gouverner les monasteres, sans savoir presque rien des regles de nos anciens, et que nous

devenons abbés avant d’avoir été novices.

Nous ordonnons tout ce qui nous plait, et nous avons plus de z¢le pour faire observer ce
qui vient de notre invention particuliere, que pour garder inviolablement les régles et la

doctrine si pure de nos saints prédécesseurs. (Inst., XI, 3. P. L., 49, 81.)

Ne pas charger les inférieurs de travaux excessifs. Il y avait un solitaire qui, étant ma-
rié, avait quitté le monde pour se retirer dans le désert, et qui était fort souvent tenté du
désir de re-tourner avec sa femme, ce qu’il dit aux plus anciens du monastére, qui voyant
qu’il travaillait avec tant daffection et faisait encore davantage quon ne lui commandait,

lui ordonnérent des travaux excessifs, afin de lui affaiblir le corps de telle fagcon qu’il ne put

138



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pas seulement se remuer. Sur quoi Dieu permit qu'un ancien pére étant arrivé en Scété et
ayant passé devant sa cellule qui était ouverte sans que personne en sortit, il y retourna en
disant : « Le frére qui demeure ici ne serait-il point malade? » Il frappa ensuite a la porte,
puis entra et trouvant qu’il se portait trés mal, il lui dit : « Quest-ce donc, mon peére, que
vous avez ¢ » Il lui répondit : « J'ai passé de la vie du monde a celle que je fais maintenant et
le démon me tente de retourner voir ma femme; ce quayant conté a nos anciens, ils mont
imposé des travaux si rudes, que mefforcant de les accomplir avec une exacte obéissance,
je me trouve accablé sous le faix, sans sentir diminuer néanmoins ce ficheux désir qui me
persécute; mais au contraire, il saugmente de plus en plus. » Le vieillard lentendant parler
de la sorte en fut fort attristé et lui dit : « Ces bons peres, comme étant extrémement par-
faits dans le service de Dieu, vous ont imposé des fardeaux que vous avez peine a porter.
Mais si vous voulez croire mon conseil, déchargez-vous-en, nourrissez-vous modérément,
reprenez vos forces, exercez-vous a quelque ouvrage de Dieu et priez-le de vous délivrer
de toutes ces facheuses pensées qu’il nest pas en votre puissance de surmonter par votre
travail. » Ce frére ayant pratiqué ces instructions, fut délivré peu de jours apres de cette
pénible tentation. (Pélage, V, 40. P. L., 73, 886.)

La correction des fautes. Le supérieur doit se garder de lemportement et de 'impatience.

Il se guidera a la lumiére de la charité et de la compassion pour les fréres égarés ou de

faible vertu.
Dangers des reproches et des chatiments indiscrets.

Les Saints Péres ont dit a ce sujet cette parole mémorable : Si, lorsque vous reprenez votre
frére, vous vous laissez emporter au mouvement de votre colére, vous avez satisfait votre
propre passion. Cependant nul homme sage ne renverse sa propre maison pour bétir celle
de son prochain. Si le trouble dans lequel vous étes ne se passe point, faites-vous violence
pour arréter les sentiments de votre coeur, et adressez-vous a Dieu par cette priere : « O
Dieu qui étes plein de miséricorde, et qui aimez si tendrement nos ames, vous, mon Dieu,
qui nous avez tirés du néant par une bonté que nous ne pouvons ni expliquer, ni comprend-
re, qui nous avez donné létre, afin que vous puissiez nous communiquer vos dons et vos
richesses, et qui ayant eu pitié de nous, aprés méme que nous avions, été assez malheure-
ux pour nous éloigner de lobservation de vos préceptes, nous avez rappelés a vous par le
mérite de votre sang adorable, assistez-moi dans cet état de misére et de faiblesse ot je me
trouve ; et comme autrefois vous avez commandé aux flots irrités de la mer de se calmer,
daignez de mémo apaiser Iémotion de mon coeur, et ne souffrez pas que vous perdiez en
méme temps deux de vos enfants, en permettant que le péché leur donne le coup de la mort;
afin que vous nayez pas sujet de me dire un jour ces paroles de votre prophete : Que me

sert-il d'avoir répandu mon sang, si je tombe dans la corruption? Et ces autres si terribles

139



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

: Je vous dis en vérité, je ne vous connais point; parce que faute d'avoir mis de 'huile dans
vos lampes, vous les avez laissé malheureusement éteindre. » Et apres que vous aurez apai-
sé lagitation de votre coeur par cette priére, vous pourrez ensuite, selon l'avis de 'Apdtre,
reprendre votre frere et le punir, suivant en I'un et en l'autre les regles de la prudence et
de 'humilité, et vous appliquer a la correction et a la guérison de ce membre infirme avec
toute la charité et la compassion que vous lui devez. Et aussi votre frére de son coté étant
convaincu de l'amour que vous avez pour lui, recevra la correction que vous lui ferez et
condamnera la dureté de son coeur, et de cette sorte vous lui donnerez la paix, apres vous
Iétre donnée a vous-méme. (Dorothée, XVII. P. G., 88, 1801.)

Un frere ayant, a ce que lon disait, fait quelque faute dans le monastere et en ayant été
repris assez aigrement, il sen alla trouver saint Antoine. Ce que les autres voyant, ils le
suivirent pour le ramener et lui reprochaient cette faute en la présence du saint. Lui au
contraire soutenait de ne l'avoir point commise. Saint Paphnuce surnommé Céphale s’y
étant rencontré, leur dit a tous cette parabole dont ils navaient jamais entendu parler : « J’ai
vu sur le bord du fleuve un homme qui était dans la bourbe jusqu’aux genoux et quelques-
uns qui venant lui donner la main pour len retirer I'y ont enfoncé jusquau col. » Alors saint
Antoine regardant Paphnuce dit : « Voila un homme qui juge les choses selon la vérité et
qui est capable de sauver les ames. » Ces solitaires furent si touchés de ce discours, qu’ils
firent pénitence de la mauvaise conduite qu’ils avaient tenue et ramenérent au monastere
celui qui en était sorti par leur faute. (Ruffin, 138. P. L., 74, 787.)

Il arrive quelquefois, que ce qui est un remede a une personne devient un poison a une
autre, et quun méme remede est a une personne tant6t salutaire, lui étant donné dans un

temps propre, et tantdt pernicieux et mortel, lui étant donné a contre-temps.

J7ai vu un médecin spirituel, également ignorant et indiscret, lequel ayant humilié¢ et mor-
tifié mal a propos une personne malade et toute languissante sous le poids de ses péchés,
ne fit autre chose par cette rude mortification que de la jeter dans le désespoir. Et jen ai vu
un autre également sage et discret, lequel ayant fait par la force et la sévérité de ses paroles
comme de profondes incisions dans une ame enflée dorgueil, 'avait purifiée de toute la

corruption qui l'infectait, et qui répandait au dehors une odeur insupportable.

Jai vu un méme malade spirituel, qui voulant purger une humeur maligne qui lui cor-

rompait le coeur, avalait comme un breuvage salutaire toute l'amertume de lobéissance en

140



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

soccupant dans les exercices corporels sans se reposer, et qui quelquefois au contraire pour
guérir Iceil de son ame qui était malade, se tenait dans le repos et dans le silence. Que celui
qui a des oreilles pour entendre, entende ce que je veux dire. (Clim., XXVI, 25-27. P. G.,
88, 1020.)

Si vous voulez guérir votre prochain de quelque péché, et comme 6ter une paille de son
oeil (ou plutot si vous croyez le vouloir) ne vous servez pas pour cet effet d'un instrument
grossier qui lenfoncerait encore davantage, mais servez-vous plutdt d’un instrument dé-
licat. Cet instrument grossier nest autre que des paroles rudes, et des gestes indécents et
violents, tels que sont ceux d'un homme en colére; et cet instrument délicat est une instruc-
tion douce, et une répréhension charitable et modérée. « Reprenez, dit saint Paul; corrigez
et conjurez », mais il ne dit pas frappez. Que s’il arrive qu’il faille méme frapper, ne le faites

que rarement, et que ce ne soit jamais par vous-méme. (Clim., VIII, 21. P. G., 88, 832.)

Un frére qui était dans le monastére de I'abbé Elie en ayant été chassé a cause de quelque
tentation a laquelle il avait succombé, il sen alla trouver saint Antoine, qui, apres l'avoir
gardé durant quelque temps aupres de lui, le renvoya dou il venait. Mais les freres ne le
voulant pas recevoir et I'ayant chassé pour une seconde fois, il sen alla encore trouver saint
Antoine, et lui dit : « Mon Pére, ils nont pas voulu me recevoir. » Sur quoi ce grand serviteur
de Dieu leur envoya dire ces propres mots : « Un vaisseau, apres avoir perdu tout ce dont
il était chargé, et fait naufrage, est arrivé enfin avec grande peine au bord de la mer, et
le voyant en cet état vous le voulez faire périr. » Ces paroles leur ayant fait connaitre le
sentiment et I'intention du saint, ils regurent aussitot ce solitaire. (Pélage, IX, 1. P. L., 73,
909.)

Quelques anciens étant allés trouver l'abbé Poemen lui demanderent : « Si nous voyons
des fréres sommeiller pendant loffice, devons-nous les secouer, pour qu’ils reviennent a
eux-mémes et se tiennent éveillés? » — « Quant a moi, ré-pondit Pcemen, si je vois un frere
sommeillant, je mets sa téte sur mes genoux, et je l'aide a se reposer. » (Apoph. Poemen, 32.
P. G., 65, 343.)

141



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

IV. — Lajoie, fille de la discrétion.

La joie est fille de la vertu discrete. Les pelerins ont noté I'impression de joie sereine regue

a leur arrivée dans une colonie de moines.

Pareille avait été la surprise causée par Antoine revenant au commerce des vivants, aprés
vingt ans de réclusion volontaire dans un fort abandonné sans aucune communication avec
le monde extérieur. On sattendait a voir sortir un effrayant spectre, or « il avait le méme

visage quavant qu’il ft solitaire, la méme tranquillité desprit, et 'humeur aussi agréable ».

De méme, les théoriciens qui reprochent aux spirituels de renoncer a des droits essentiels
de la nature doivent étre étonnés de trouver chez l'asceéte une joie et un contentement que
des manieres de vivre plus indulgentes a la nature ne procurent pas. Ne devraient-ils pas

conclure que leur compassion étant sans objet, leurs reproches devraient sévanouir?

Bien qu'ils exaltent la légitimité des plaisirs sensuels, ils nont pas la belle assurance de
nos maitres qui présentent la joie comme [état normal de l'ascéte et qui rangent la tristesse

parmi les vices capitaux.

Les Peéres distinguent bien deux sortes de tristesse : « Il est bon de gémir de nos péchés,
de nos torts envers le prochain. Mais il y a une tristesse nuisible, que lennemi insinue en
la mélant a la premiére. Il inspire une tristesse sans raison, ce quon appelle lennui, 'acédie,

qu’il faut chasser en priant et en chantant. »

IIs tiennent compte de la diversité des tempéraments. Deux fréres coupables de la méme
faute, et se ressemblant au point quon avait peine a les distinguer I'un de l'autre, sortent du
temps de la pénitence, I'un avec un visage pale et exténué, l'autre rayonnant de gaité. Les

anciens déclarent leur pénitence égale devant Dieu.

Ceux-la mémes en effet qui sont portés aux méditations séveres doivent garder la confi-

ance et la paix de I'ame.

A quoi découvre-t-on la nature des inspirations regues et des apparitions qui soffrent
aux sens? Au calme ou au trouble quelles laissent apres elles. Ceux qui ont entendu sur
ce sujet le patriarche des solitaires retrouvent ses conseils et ses termes dans la regle du

discernement des esprits donnée par saint Ignace.

Voici enfin des pages sur les péchés capitaux qui marquent plus fortement la nécessité de

cette disposition vertueuse par les effets du défaut opposé.

De la liste des péchés capitaux établie par les Peres, deux noms ont disparu. Dans
Iénumeération adoptée par saint Thomas et qui est encore a notre usage, nous ne trouvons
ni la tristesse ni l'acédie. Lenvie et la paresse ont pris leur place, Nous nous servons de ce

mot acédie faute d’'un terme qui lui corresponde.

142



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Le mal qui est dénoncé, cest le dégotit, lennui, la nonchalance, la langueur, le décou-
ragement... le moine atteint d'acédie tombe aussi dans la paresse, mais celle-ci est plutot

considérée comme une suite de la maladie principale.

On comprend que sadressant a la foule des chrétiens, les catéchismes nattirent pas

lattention sur des états dame qui supposent une culture intérieure assez avancée.

Cependant bien des traits du moine atteint d’acédie se rencontrent en dehors du cloitre,
et méme de nos jours les descriptions de nos anciens maitres ne conviennent-elles pas a

certains cas de neurasthénie?

En comparant les piquantes descriptions de Cassien, d’Evagre, de Nil et de Climaque,

nous notons avec de légéres différences la parfaite continuité de la tradition.

Surprise de ceux qui revoient Antoine apreés ses vingt ans de réclusion. Ayant passé de
la sorte environ vingt ans sans sortir jamais, et sans étre vu que tres rarement de personne,
enfin plusieurs désirant avec ardeur de I'imiter dans cette sainte maniere de vivre, et dautre
part grand nombre de ses amis [étant venu trouver, et voulant a toute force rompre sa porte,
il sortit comme d’un sanctuaire ou il sétait consacré a Dieu et avait été rempli de son esprit.
Ce fut alors la premieére fois quil parut hors de ce chateau a ceux qui venaient vers lui, et ils
furent remplis détonnement de le voir dans une aussi grande vigueur qu’il etit jamais été,
nétant ni grossi, manque dexercice, ni exténué par tant de jetines et de combats qu'’il avait
soutenus contre les démons. Il avait le méme visage quavant qu’il fat solitaire, la méme
tranquillité desprit et 'humeur aussi agréable. Il nétait ni trop gai ni trop sévere ; il ne
témoignait ni déplaisir de se voir entouré d’une si grande multitude, ni complaisance détre
salué et révéré de tant de personnes; mais étant en toutes choses d’'une égalité et d'une
modération desprit admirables, il montrait bien qu’il nétait gouverné que par la raison.
(Vit. Ant., 15. P. L., 73, 134.)

Paroles d’Apollon. Les pelerins découvrent que l'ascese a fait du désert le séjour du bon-

heur.

Les fréres qui étaient aupres de lui, ne mangeaient quapres avoir regu la sainte communi-
on, environ la neuviéme heure du jour, et demeuraient quelquefois au méme lieu, sans en
partir jusquau soir, quon les instruisait de la parole de Dieu, pour leur apprendre a ne ces-
ser jamais d’accomplir ses commandements. Quelques-uns dentre eux, apreés avoir mangé,
sen allaient dans le désert; ils employaient toute la nuit a méditer des passages de I'Ecriture
Sainte qu’ils savaient par coeur; et les autres demeuraient au méme lieu ou ils sétaient as-
semblés, et 13, sans fermer les yeux, ils chantaient jusqu’au jour des hymnes et des cantiques
a la louange de Dieu, ainsi que je I'ai vu et m’y suis trouvé présent. Quelques-uns dentre
eux descendaient de la montagne environ la neuviéme heure du jour, et aussitot apres avoir

recu le sacré corps de Notre-Seigneur, ils se retiraient en se contentant de cette seule viande

143



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

spirituelle. Leur contentement allait au dela de tout ce que lon saurait s'imaginer, et leur
joie était telle qu’il n'y a point dhomme dans le monde qui en puisse éprouver une sem-
blable. Il ne sen trouvait pas un seul qui fut triste ; et si quelqu’un paraissait de létre un
peu, leur saint pere leur en demandait aussitot la cause. Que s’il se rencontrait qu’il la lui
voult cacher, il lui disait ce qu’il avait dans le fond du coeur, lobligeant ainsi de lui avouer
sa peine; et il leur apprenait a tous, que ceux qui mettent leur seule confiance en Dieu, et
esperent de posséder son royaume, ne doivent jamais ressentir la moindre tristesse. « Que
les paiens, disait-il, saffligent; que Iés juifs répandent des larmes; que les méchants gémis-
sent sans cesse; mais que les justes se réjouissent. Car si ceux qui mettent leur affection
aux choses de la terre, se réjouissent de posséder des biens fragiles et périssables, pourquoi
dans lespérance que nous avons de posséder une gloire qui est infinie, de jouir d’'un bon-
heur qui est éternel, ne serons-nous pas comblés de joie? » et TApdtre ne nous y exhorte-il
pas, en nous disant : « Réjouissez-vous sans cesse; priez sans cesse, et rendez graces a Dieu
en toutes choses. » Mais qui serait capable de rapporter dignement quelle était la doctrine
toute céleste de ce saint, et la grace que Dieu répandait sur ses paroles? Ainsi ne vaut-il pas
mieux que je demeure dans le silence que de continuer den parler trop faiblement. (H. M.,
7.P. L., 21, 417.)

La douleur des péchés commis et la joie de se sentir pardonné. La mere Synclétique
disait : Il y a une tristesse utile, il y a une tristesse nuisible. Il est bon de gémir de nos péchés,
pour nos torts envers le prochain. Mais lennemi s'insinue dans de pareils sentiments. Il
inspire une tristesse sans raison que lon appelle lennui, l'acédie, mauvais esprit qu'il faut
chasser en priant et en chantant. (Pélage, X, 70. P. L., 73, 924.)

Toutes les fois que la vue de nos fautes nous porte dans le découragement et dans la tris-
tesse, souvenons-nous aussitdt chue Notre-Seigneur enjoignit a saint Pierre de. pardonner
les offenses jusqu’a septante et sept fois, puisque celui qui nous commande de pardonner
a nos fréres, nous pardonnera lui-méme beaucoup plus doffenses que nous nen aurons
pardonné aux autres. Et au contraire, lorsque la vue de la pureté de notre vie nous cause
des élévements de vanité, souvenons-nous de cette parole de l'apdtre saint Jacques : « Celui
qui aura accompli toute la loi spirituelle de Jésus-Christ, et aura manqué en un seul point
(savoir en se laissant aller a la vaine gloire), il sera puni comme coupable de tous. » (Clim.,
XXVI, 150. P. G,, 88, 1065.)

Une régle du discernement des esprits : les bons anges apportent lajoie. Or il est facile

avec la grace de Dieu de discerner les bons anges davec les démons. Car la vue des bons

144



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

anges napporte aucun trouble. Ils ne contestent ni ne crient, et on nentend point leur voix
; mais leur présence est si douce et si tranquille quelle remplit soudain 'dme de joie, de
contentement et de confiance, parce que Notre-Seigneur qui est notre joie et la puissance
de Dieu son Pére, est avec eux. Au contraire la surprise et l'aspect des mauvais anges remplit
lesprit de trouble. Ils viennent avec bruit et avec cris, tels que sont ceux des jeunes gens mal
disciplinés, et avec tumulte comme des larrons; ce qui jette la crainte dans I'ame, remplit
les pensées de confusion et de trouble, abat le visage de tristesse, donne un dégott pour
la vie solitaire, porte lesprit dans le découragement, dans la tristesse, dans le souvenir des
parents, dans la crainte de la mort, lui fait désirer les choses mauvaises, mépriser la vertu

et le remplit d’'inconstance.

Ainsi lorsqu’il vous arrive des visions qui vous étonnent, si cette crainte passe soudain et
qu’une extréme joie lui succede, que votre esprit devienne tranquille, que vous vous trou-
viez plein de confiance, que vous repreniez de nouvelles forces, que vos pensées rentrent
dans le calme, et, comme je l'ai dit auparavant, que vous sentiez dans votre coeur un amour
généreux pour Dieu, prenez bon courage et mettez-vous en priere. Car cette joie et cet état
de votre 4me est une marque de la sainteté de lesprit qui vous apparait. Ainsi Abraham se
réjouit en voyant Dieu et saint Jean tressaillit de joie dans le ventre de sa meére, en enten-
dant la voix de la vierge qui portait un Dieu dans son sein. Mais lorsque dans l'apparition
des esprits vous entendez des bruits et des troubles accompagnés des menaces de la mort,
et voyez des fantomes qui vous représentent les choses du siecle, et tout le reste de tout ce
que je vous ai dit, assurez-vous que cest une tentation des mauvais anges; dont il ne faut
pas de meilleure preuve que de voir 'ame demeurer dans 'appréhension et la crainte: ( Vit.
Ant., 18. P. L., 73, 142.)

Les différences de tempérament. Deux freres succombant a la tentation quittérent la
solitude et se mariérent. Quelque temps apres, ils se dirent I'un a l'autre : « Quel avantage
tirons-nous d’avoir abandonné une maniere de vie toute angélique pour en prendre une si
impure et passer de la dans des tourments éternels ¢ Retournons dans le désert pour y faire
pénitence de notre péché ». Ainsi ils sen retournérent et aprés avoir confessé leur faute, ils
priérent les saints péres de les recevoir a pénitence. Ce que leur ayant accordé, ils les tinrent
enfermés un an entier et leur donnaient également par poids et par mesure du pain et de
leau. Le temps de leur pénitence étant achevé et étant sortis, ces bons peres sétonnérent
extrémement de ce que se ressemblant auparavant fort de visage, 'un deux était fort péle et
fort triste et l'autre vermeil et fort gai, vu qu’il n’y avait eu nulle différence en leur nourriture.
Sur quoi, ayant demandé a celui qui était triste quelles étaient les pensées dont il sentretenait
dans sa cellule, il leur répondit « Je pas, sais et repassais par mon esprit les peines que je
méritais de souffrir pour le chatiment de mes péchés et ma frayeur a été telle que ma peau

sest séchée et comme collée sur mes os. » Ils demandeérent ensuite a l'autre : « Et vous, a quoi

145



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pensiez-vous dans votre cellule? » « Je rendais graces a Dieu, leur répartit-il, de ce qu’il lui
avait plu me retirer de la corruption de ce monde et me garantir des tourments de l'autre,
pour me rappeler a cette maniére de vivre toute angélique. Ainsi ayant continuellement la
bonté de mon Sauveur devant les yeux, jétais plein de consolation et de joie. » Ces sages
vieillards les ayant entendu parler de la sorte, jugerent que leur pénitence était égale devant
Dieu. (Pélage, V, 34. P. L., 73, 882.)

Lavue du mal ne doit pas troubler. Celui qui par cet amour de fils sera parvenu a 'image
et a la ressemblance de Dieu, aimera et pratiquera le bien, parce qu’il y trouve sa joie; et
imitant Dieu dans sa patience et cette douceur qu’il exerce envers les méchants, il ne sera
plus agité de colére contre tous les péchés des hommes, mais la compassion qu'il aura de
leur fragilité le portera plutdt a conjurer Dieu de les leur pardonner. Il se souviendra qu’il
serait demeuré dans les mémes désordres, si la miséricorde de Dieu ne len avait retiré; que
ce nest pas lui qui sest délivré lui-méme de ses vices, et des attaques de la chair, mais que
cest la grace et la protection de son Sauveur; qu'ainsi il ne doit pas avoir de l'aigreur contre
les défauts de ceux qui sont dans légarement, mais de la bonté et de la compassion ; et il
chantera dans le fond de son coeur avec une douceur toujours tranquille ce verset de Da-
vid : « Seigneur, vous avez rompu mes chaines, je vous sacrifierai une hostie de louange.
Si le Seigneur ne meft assisté, mon ame habiterait dans lenfer. » Ainsi demeurant dans
cette disposition de coeur et dans cette humilité solide, il pourra accomplir ce comman-
dement si sublime et si parfait de. 'Evangile. « Aimez vos ennemis, faites du bien a ceux
qui vous haissent, et priez pour ceux qui vous persécutent et qui vous calomnient » ; et
laccomplissement de ce précepte Iélévera non seulement a I'image et a la ressemblance de
Dieu, mais jusqua étre son fils méme, comme Jésus-Christ le promet ensuite; « afin, dit-il,
que vous soyez les enfants de votre pére qui est dans le ciel, qui fait lever son soleil sur les

bons et sur les méchants, et qui pleut sur les justes et sur les injustes. »...

Lors donc qu'un homme sera arrivé a cette haute imitation de Dieu, et qu’il aura comme
lui, cette bonté et cette tendresse pour tout le monde, ce sera alors quétant tout revétu de sa
douceur et de sa patience, et quayant comme Jésus-Christ, les entrailles de miséricorde, il
pourra prier méme comme lui pour ceux qui le persécutent, et dire : « Mon Pére, pardonnez-
leur, car ils ne savent ce qu’ils font. » Cest pourquoi cest une marque bien évidente qu'une
ame nest pas encore bien purifiée de 'impureté des vices, lorsquelle nest point touchée de
compassion pour les fautes des autres , et quelle na pour eux que la rigueur et la sévérité
d’un censeur. Car comment celui-la pourrait-il avoir le coeur parfaitement juste qui n’a pas
encore acquis ce que saint Paul nous enseigne étre la plénitude de la loi, lorsqu’il dit : «
Portez les fardeaux les uns les autres, vous accomplirez la loi de Jésus-Christ. » Il n’a pas
méme ces effets que produit la charité, et que le méme saint Paul marque lorsqu’il dit : «

La charité ne saigrit point, elle ne s'irrite point, elle ne senfle point dorgueil, elle ne pense

146



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

point le mal, elle souffre tout, elle supporte tout, elle croit tout. » « Car le juste, dit le sage, a
de la compassion méme pour les bétes qui sont a lui, mais les entrailles des méchants sont
sans miséricorde . » Cest pourquoi on ne doit point douter que le religieux et le solitaire
ne soit lui-méme sujet au péché, qu’il condamne si sévérement et si inhumainement dans
son frére. « Un roi sévere, dit I'Ecriture, tombera dans les maux. » Et ailleurs : « Celui qui
bouche ses oreilles pour ne pas écouter le faible et I'infirme, invoquera lui-méme ensuite,

et appellera a son secours sans que personne [écoute. » (Coll., XI, 10. P. L., 49, 857.)

La tristesse et I'acédie. Cassien explique par une comparaison létat d'une ame qui est

dans ce vice.

Depuis qu'un vétement est une fois mangé de vers, il nest plus daucun prix, et ne peut
plus servir a aucun usage; lors méme qu’un bois est pourri, il nest plus bon pour les édifices

quelque pauvres qu’ils puissent étre, et ne mérite plus que le feu.

Ainsi lorsqu’'une dme se laisse consumer par la tristesse, elle sera entierement inutile a
ce vétement du grand-prétre, qui, selon le saint propheéte David, recoit d'abord I'huile pré-
cieuse du Saint-Esprit qui, descendant du chef coule premiérement sur la barbe d’Aaron,

et se répand ensuite jusquau bord de son vétement.

Elle ne pourra pas de méme avoir place dans [édifice ni dans les ornements de ce temple
spirituel dont saint Paul comme un sage arah teste a posé le fondement : « Vous étes, dit-il,
le temple de Dieu, et I'Esprit de Dieu habite en vous. » Et [épouse décrit dans le Cantique
quels sont les bois dont il est construit. « Nos poutres, dit-elle, sont de cypres, et les pignons
de nos maisons sont de cédre », ol lon voit que pour batir ce temple divin on choisit par-
ticulierement ces deux différentes sortes de bois parce qu’ils rendent une bonne odeur et

qu’ils sont incorruptibles.

Causes et effets de la tristesse. Cette tristesse vient quelquefois ou parce que nous nous
sommes mis en colére, ou parce qu’il nous est échappé quelque plaisir que nous désirions,
ou quelque gain que nous attendions et que nous nous voyons trompés dans lattente de
quelque bien que nous avions espéré. Quelquefois sans aucun sujet et sans aucune cause
apparente, la seule malice du démon nous jette dans un si profond ennui que nous ne pou-
vons pas méme recevoir les personnes qui nous sont les plus proches et les plus cheres avec

notre joie accoutumée.

Tout ce que la charité leur fait dire de divertissant dans ces rencontres, nous. parait impor-
tun et superflu et nous ne leur disons aucune bonne parole, parce que le fiel et 'amertume
ont rempli tout notre coeur. (Inst., IX, 3, 4. P. L., 49, 355.)

147



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Des effets de 'acédie. Description par Cassien. Quand cette passion sest une fois ren-
due maitresse de 'ame d’un religieux, elle lui donne de 'horreur pour son monastere, du
dégoiit pour sa cellule et du mépris pour ses peres qu’il regarde comme des personnes
laches et peu spirituelles. Elle le rend mol et sans vigueur dans tous les ouvrages qu’il doit
faire dans sa cellule. Elle ne lui permet pas de se tenir dans sa solitude et de s’y appliquer a
la lecture. Il se plaint souvent que depuis tant de temps qu’il est religieux il a fait si peu de
progres et il dit. en murmurant qu’il ne peut espérer den faire davantage tant qu’il demeu-
rera avec telles et telles personnes qui lui font peine. Il se plaint, il gémit de perdre ainsi
le fruit de tous ses travaux, de demeurer inutile au lieu ot il est, de n’y édifier personne
par son exemple ou par ses paroles, lui qui pourrait ailleurs conduire les autres et servir si

utilement les Ames.

Il loue les autres monastéres qui sont éloignés du sien. Il les trouve heureux, il en parle a
tout le monde comme de lieux bien plus propres pour son salut, et plus avantageux pour
la vie religieuse. Il représente toutes les personnes qui y sont, comme des personnes d’une
conversation tres. agréable. Il ne trouve au contraire rien que d'incommode et d'importun
au lieu ou il est. Personne de tous ceux qui y sont ne [édifie, il dit méme quon a peine a 'y
trouver de quoi vivre, si on travaille beaucoup. Enfin il déclare qu’il ne croit pas son salut
en assurance pendant qu'il demeurera en ce lieu. Que cest fait de lui s'il demeure davantage

dans cette cellule et s’il ne la quitte promptement pour aller ailleurs.

Il se figure vers les onze heures ou le midi qu’il est si las, et qu’il a tant besoin de nourriture,
qu’il semble qu’il ait fait un trés long chemin, ou qu’il ait travaillé excessivement, ou qu’il ait
passé deux ou trois jours sans manger. Il jette les yeux sur toutes les avenues des chemins,
il regarde de tous cotés avec inquiétude, s’il ne lui arrive point d’hote et il gémit de ce
que personne ne vient le voir. Il sort souvent de sa cellule et y rentre aussitot. Il leve a tout
moment la téte pour regarder le soleil, et il sétonne qu’il soit si lent a se coucher. Ainsi ayant
lesprit agité, et tout rempli de ténebres, il est réduit dans une si grande inutilité et devient si
incapable pour le bien, qu’il croit qu’il ne lui reste plus d’autre remede pour sortir de cette

langueur que détre visité de quelque frere, ou de se laisser aller au sommeil.

Sa paresse lui fait prendre aussi le dessein de prévenir ses freres, de leur rendre des visites
de charité et de civilité, d'aller voir des malades ou des solitaires qui sont fort éloignés de
lui. Elle lui représente de faux devoirs de piété ; qu’il doit s'informer ou est un tel hom-
me ou une telle femme, qui sont ses parents, et qu’il les doit voir. Que cest une charité
daller voir souvent une telle qui est une femme si sainte et si religieuse, principalement
dans 'abandonnement général ou elle est de tous ses parents. Que cest une oeuvre tres
sainte que de lui fournir de quoi subsister lorsque ses plus proches la négligent, et quenfin
il vaut mieux soccuper dans ces actions de piété, que de demeurer inutilement dans sa cel-

lule sans y pouvoir faire aucun fruit. Ce solitaire misérable se trouve si enveloppé dans les

148



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

artifices du démon, que ne pouvant plus résister a la paresse, il se laisse aller a dormir, ou
sort de sa cellule pour vaincre lennui qui le déchire en allant visiter quel-qu’un de ses freres,
et usant d'un remede qui augmente méme sa maladie au lieu de la diminuer. Car ce fier
ennemi dont nous parlons attaque bien plus souvent celui qu’il espére de vaincre, aussitot
qu’il combattra contre lui, et qui met son salut non dans la victoire ou dans un généreux
combat, mais uniquement dans la fuite. Il le presse et le poursuit jusqua ce que ce déplor-
able solitaire saccoutumant de plus en plus a sortir de sa cellule, oublie enfin le but de sa
profession qui nest autre que le regard et que la contemplation de cette divine pureté quon

ne peut acquérir que dans le silence et dans le repos de la solitude.

Ainsi ce lache soldat de Jésus-Christ, renongant a cette guerre sainte et fuyant devant son
ennemi, sembarrasse dans les affaires du monde, et se met en état de ne plaire plus a celui

au service duquel il sétait d'abord donné sans réserve. (Inst., X, 2, 3. P. L., 49, 363.)

Description par Evagre. Le démon de Iennui quon nomme aussi le démon de midi est
le plus redoutable des démons. Il attaque le moine vers la quatriéme heure et il continue le
siege de 'ame jusqua la huitiéme heure. D’abord il sefforce de montrer que le soleil est lent
et méme qu’il n'avance pas du tout, que le jour est de cinquante heures. Ensuite il amene
continuellement le moine a regarder a la fenétre; plus encore ; il le force a sortir de la cellule,
a fixer Ies yeux sur le soleil, a calculer a quelle distance on est de la neuviéme heure, et a
regarder de tous cotés si quelque frére se présente. Bien plus, il lui inspire l'aversion du
pays qu’il habite, du genre de vie qu’il y mene, et en particulier du travail des mains. Puis
il 'amene a croire que la charité a fui du coeur de ses fréres, qu'il n'a personne aupres de
qui chercher consolation. Si par un malheureux hasard quelquun en ce temps-1a lui est
désagréable, le démon fait grandir sa haine. En outre il le pousse a désirer un autre pays,
ou il trouvera facilement ce dont il a besoin, une occupation plus facile ou il réussira. Il
ajoute que pour plaire a Dieu, peu importe le lieu quon habite, que partout on peut adorer
la majesté divine. Il joint a cela le souvenir des parents et de 'ancienne maniére de vivre.
I1 fait voir la longueur de la vie, met devant les yeux les labeurs d'une vie toute consacrée
a Dieu. Enfin il met en mouvement tous les artifices, pour ainsi dire, pour que le moine

abandonne sa cellule et avec elle le combat®. (Evagre, De oct. vit. P. G., 40, 1271.)

ZEvagre le Pontique (mort vers 400). Ordonné lecteur par saint Basile, diacre par saint Grégoire de Nazi-
anze, il résidait a Constantinople et il était mélé a la vie mondaine lorsque ses succés le compromirent en
excitant la jalousie d’'un grand personnage. Obligé de senfuir, il se réfugia a Jérusalem ou il fut accueilli par
Mélanie, qui le dirigea vers 'Egypte. Il passa a Nitrie et aux cellules seize années d’une trés rude pénitence.
Il eut de nombreux et fervents disciples. Le fait de son origénisme pose d'importants problémes. Quelle
part a-t-il eue dans la diffusion des idées origénistes? A quelle dose étaient-elles mélées a son enseigne-
ment ascétique? Il est probable que ses éléves peu curieux de théories ne sassimilaient que les principes de

conduite. Espérons que le P. Cavallera nous donnera bientot le résultat de ses travaux sur ce grand maitre.

149



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Description par Saint Nil. Le moine pris dacédie regarde assidiiment vers la fenétre,
et son imagination lui représente des visiteurs. La porte a grincé sur ses gonds, le voila
debout! Il a entendu parler, et il est déja penché au dehors pour se rendre compte; il ne
quitte la fenétre que pour se rasseoir et tomber dans la somnolence. Pendant qu’il lit, sa
téte vacille souvent et il se laisse aisément aller au sommeil; il se frotte le visage, il sétire, ses
yeux quittent le livre et se fixent sur le mur; il revient a son livre, lit quelques instants, court
des yeux a la fin des phrases, se livre a des travaux inutiles, compte les feuillets, calcule le
nombre des cahiers, blame la calligraphie et les ornements, puis repliant le manuscrit, il le
met sous sa téte et sendort d'un sommeil léger, car 'appétit va lexciter et lui donner une
nouvelle occupation®. (Nil, De oct. vit. P. G., 79, 1159.)

Description par Climaque. Lavie commune des monastéres est contraire a l'acédie; mais
les anachoretes lont pour compagne inséparable dans leur solitude, elle ne les quitte point
avant leur mort; et elle ne finit point avant la fin de leur vie les combats quelle leur livre a
toute heure. Lorsquelle voit la cellule de quelqu'un de ces solitaire elle sourit en elle-méme,

et sapprochant de lui, elle établit sa demeure pres de la sienne.

Le médecin visite les malades au matin ; mais cette langueur intérieure vient visiter vers

le midi ceux qui sexercent dans la vie religieuse.

Elle excite a satisfaire avec soin aux devoirs de 'hospitalité, et elle conjure tous les fréres
de faire beaucoup d'aumones en travaillant fortement des mains. Elle exhorte les autres
avec ardeur a visiter les malades, les faisant ressouvenir de cette parole de Jésus-Christ : «
Jétais malade et vous métes venu visiter. » Elle les porte a aller voir ceux qui sont dans la
tristesse et l'abattement desprit; leur inspirant de consoler et de fortifier les faibles lorsqu’il

n’y a rien de plus lache ni de plus faible quelle-méme.

Quand nous sommes a loffice et dans la priére, elle nous fait souvenir de quelques affaires
nécessaires et pressées, et toute déraisonnable quelle est, elle sefforce de tout son pouvoir

de nous tirer par quelque raison spécieuse de cette occupation si sainte.

Ce démon nous cause trois heures avant le repas, des frissonnements, des maux de téte,
des chaleurs de fiévre, et des douleurs dans les intestins. Et quand '’heure de none est venue,
il nous réveille en nous donnant un peu de relache ; puis la table étant couverte, il nous fait

sauter avec joie de dessus le lit pour y aller. Mais lorsquensuite le temps de loffice et de la

26Dans les écrits groupés sous le nom de saint Nil, une anthologie des Péres recueillerait de belles pages. Cest
la quon trouve la belle définition de la priére retenue par nos catéchismes « lélévation de notre 4me vers

Dieu ». Mais l'attribution de ces oeuvres est contestée. Elles n'auraient pas pour auteur un Nil, abbé du Sinai.

150



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

priere est venu, il commence tout de nouveau a nous rendre le corps pesant. Et lorsque nous
prions il nous plonge dans le sommeil, et par des baillements qu’il excite a contre-temps, il

nous empéche de prononcer des versets entiers. (Clim., XIII, 5-9; P. G.,88, 859.)

CHAPITRE VII. CHARITE
I. — Pourquoi nous aimons le prochain

Des anachoretes séparés du monde par des centaines de lieues d'un affreux désert ne per-
dent pas 'amour des hommes rachetés avec eux, et aprés des années d’isolement ils sont
préts, comme Paul le premier ermite, a exprimer laffection et la joie lorsquun de leurs

semblables se présente a eux.

D’autre part, les cénobites et méme les membres des colonies semi-hérémitiques rencon-
traient les mémes excitants et les mémes obstacles a la charité qui se trouvent dans les rela-
tions ordinaires du monde. Aussi recevons-nous deux lenseignement intégral de la charité,
sur sa nature, son fondement, son importance, ses applications multiples, les occasions et

manieres d’y manquer et de s’y soustraire.

La facile et prompte adaptation de leurs maximes a notre situation présente est une mar-
que d’un esprit supérieur aux préoccupations passageres, de leur connaissance du fond de

nature commun a tous les siecles et a tous les climats.

Les solitaires ne sont pas les vrais disciples du Seigneur s’ils naiment pas les autres comme
eux-mémes. Les vertus sont trompeuses qui prétendent marcher sans la charité. Cassien
nous rapporte la lecon de 'abbé Nesteros, un des premiers maitres qu’il trouva sur la terre

d’Egypte, a Panéphyse.

Macaire, administrateur de 'hopital d'Alexandrie illustre dans une charade vivante la
parole : Faites-vous des trésors qui ne passent pas. Précurseur des fondateurs dasiles,
d’hospices, dorphelinats, avec la sainte audace, qui contraint les riches insouciants a
verser I'imp6t de la charité, il leur dit comme a la vierge avare en leur montrant les vieilles
femmes, au visage rongé par le cancer : « Voila votre trésor, vos émeraudes, vos hyacinthes

I'»

Le saint vieillard Bisarion qui a donné son dernier vétement au mendiant qu’il vient de
rencontrer, sexcuse de sa nudité en montrant le livre des Evangiles : « Voila celui qui m’a

dépouillé ! »

Le fondement de la sublime confusion qui nous fait désigner du méme mot les devoirs
envers 'homme et les devoirs envers Dieu, Antoine, Apollon, Jean I'aumonier, Dorothée

nous le découvrent : cest Dieu reconnu dans le prochain.

151



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Labbé Nestéros expose le commandement nouveau. Nous voyons de méme dans
I'Evangile, quétant prét de retourner a son Pére et voulant laisser auparavant a ses disci-
ples, comme son testament et sa derniére volonté, il leur dit : « Je vous fais un nouveau
commandement, qui est de vous entraimer les uns les autres comme je vous ai aimés.
Ceest en cela, dit-il, aussitot, quon reconnaitra que vous étes mes disciples, si vous avez de
Pamour les uns pour les autres. » Il ne dit pas si vous faites des miracles, mais si vous avez
de 'amour les uns pour les autres ; ce qu’il est certain quon ne peut faire sans étre comme
lui, doux et humble. Cest pourquoi, nos Péres nont jamais cru que des religieux flissent
véritablement dans la piété et exempts de la vaine gloire, lorsqu’ils faisaient profession
devant les hommes de chasser les démons et qu’ils publiaient dans le peuple par une vanité
insupportable le don qu’ils avaient en effet, ou que leur présomption leur faisait croire
qu’ils avaient regu. Celui, dit I'Ecriture, qui sappuie sur le mensonge repait les vents et il
court apres les oiseaux qui volent. Et il arrivera a ces personnes, ce qui est encore marqué
dans les Proverbes : « Comme les vents, les nuées et la pluie se font visiblement reconnaitre,
de méme ceux qui se glorifient dans un faux don. » Si donc nous voyons quelquun qui
ait regu cette grace, nous devons estimer en lui non la grandeur de ses miracles, mais la
sainteté de sa vie et nous ne devons pas considérer si les démons lui sont assujettis, mais
s'il est rempli de cette charité dont saint Paul a décrit les effets et quil met au-dessus de
tous les dons. (Coll., XV, 7. P. L., 49, 1003.)

Saint Jean sexcusait de répéter : « Aimez-vous les uns les autres », en disant : « Cest le
précepte du Seigneur. » Bisarion sexcuse de sa nudité complete : «Voila celui qui ma dévétu
», dit-il, en montrant son volume des Evangiles, dont il va d’ailleurs se dépouiller pour en

donner le prix aux pauvres.

Il y avait un saint vieillard, nommé Bisarion, qui nayant point de bien était extraordinaire-
ment charitable. Il n'avait pour tous habits, suivant la tradition de I'Evangile, qu’une tuni-
que avec un petit manteau, et il partait toujours sous son bras le saint Evangile, soit pour
connaitre par la s'il obéissait exactement aux commandements de Dieu, ou qu’il voultit tou-
jours avoir la regle qu’il désirait si fort accomplir. Tout le cours de sa vie a été si admirable,

que quand il aurait été un ange du ciel, il n'aurait pas vécu plus parfaitement sur la terre.

Arrivant un jour dans un village, il vit en la place publique un pauvre qui était mort, et
tout nu. Aussitot il quitta son petit manteau, et len couvrit. Etant passé un peu plus avant,
il vint & lui un autre pauvre tout nu. Sur quoi sétant arrété, il commenca a délibérer, et a
raisonner ainsi a soi-méme : « Est-il juste quayant, comme jai fait, renoncé au monde, je
sois vétu, et que mon frére gele de froid? Et ne serai-je pas cause de sa mort, si je le laisse
mourir de la sorte ? Que ferai-je donc? Dépouillerai-je ma tunique pour la diviser en deux,
et lui en donnerai-je une partie? ou la donnerai-je tout entiere a celui que Dieu a créé a

son image ? Mais si je la divise, de quoi nous pourra servir a lui et &8 moi de nen avoir

152



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

chacun qu’une partie ? et quel mal me pourra-t-il arriver, si dans lexercice de la charité
je vais au dela de ce que Dieu me commande? » Ce généreux soldat de Jésus-Christ ayant
ainsi discouru en soi-méme, il se résolut avec joie d’appeler ce pauvre sous un porche, ot il
se dépouilla pour le revétir, et ainsi demeurant nu, il sassit en se couvrant de ses mains, et
en croisant les genoux, sans qu’il lui restat autre chose que cette divine parole, qui enrichit
ceux qui la pratiquent, laquelle il portait sous son bras. La Providence de celui de qui elle
procede fit que I'intendant de la Justice passant par la reconnut le saint vieillard, et dit a
un de ceux qui 'accompagnaient : « Nest-ce pas 1a le bon peére Bisarion? » lui ayant été
répondu que oui, il descendit de cheval et dit au saint : « Qui vous a ainsi dépouill¢, mon
Peére? » — « Clest celui-ci, lui répartit Bisarion, en lui montrant le saint Evangile. » Aussitot
I'Intendant quittant son manteau le mit sur les épaules de ce fidéle serviteur de Jésus-Christ,
qui se retira a [écart pour fuir la louange de celui qui était t¢émoin de la bonne action qu’il
avait faite, dont il ne voulait point d'autre récompense que celle que Dieu lui donnerait en

secret lorsqu’il se cacherait au yeux des hommes.

Apreés avoir observé de la sorte tous les préceptes de 'Evangile, dont le parfait accomplis-
sement était la seule chose qui remplissait. son esprit, il rencontra en passant un pauvre,
auquel mayant rien a donner il courut dans la place publique, ot il vendit son livre des Evan-
giles, afin de lui faire la charité. Peu de jours apres, son disciple nommé culas lui disant : «
Quavez-vous fait de votre livre, mon Pére ? » Il lui répondit avec un visage gai : « Ne vous
fachez point, mon frere, si par la confiance que jai aux promesses de Jésus-Christ, et par
lobéissance que je lui veux rendre, j’ai vendu le livre méme ol sont écrites ces paroles qui
me disaient sans cesse : « Vends tout ce que tu as, et le donne aux pauvres. » Ce saint a fait
plusieurs autres actions de singuliere vertu; et Dieu veuille par sa grace nous rendre dignes

de participer un jour avec lui aux félicités éternelles. (Hist. Laus., 116. P. L., 73, 1198.)

Ou sont les vrais trésors. Macaire et la vierge avare. Il y avait en Alexandrie une vierge,
qui ne méritait pas de porter ee nom, laquelle paraissait humble par son habit, mais qui
étant dans le fond du coeur superbe, insolente et avare, aimait plus lor que Jésus-Christ.

Elle ne donnait jamais rien, et non pas méme une aumone.

Saint Macaire, prétre et administrateur de 'hdpital des estropiés, voulant par une espece
de saignée le guérir de la maladie de l'avarice, il savisa d’une telle invention. Ayant dans
sa jeunesse été lapidaire, il l'alla trouver, et lui dit : « Il mest tombé entre les mains des
émeraudes et des hyacinthes parfaitement belles; et je ne sais si elles viennent de quelque
marchand, ou si on les a dérobées. Car elles nont point de prix, et valent plus que je ne puis
dire. Celui qui les a les laisse néanmoins a cinq cents écus. » Elle se jeta aux pieds du saint
homme, et lui dit : « Je vous prie de tout mon coeur, que nul autre que moi ne les achete.
» Il lui répondit : « Venez donc jusqua mon logis, et vous les verrez. » — « Il nest point

nécessaire, répartit-elle, car je ne désire pas de voir celui qui les vend : mais voila les cinq

153



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

cents écus que je vous donne pour les avoir. » Le saint, qui a vécu jusqua cent ans, et était
encore au monde, quand nous flimes en ce pays-la, ayant regu cet argent, il lemploya aux
besoins de I'hédpital. Il se passa beaucoup de temps sans que cette fille osat lui parler de ces
pierreries. Enfin l'ayant rencontré dans Iéglise elle lui dit : « Dites-moi, je vous en supplie,
ce que sont devenues ces pierreries pour lesquelles je vous ai mis cinq cents écus entre les
mains ? » « Si vous désirez de les avoir, lui répondit-il, venez ou je loge, car elles y sont.
Que si lorsque vous les aurez vues vous nétes pas contente, je vous rendrai votre argent. »
Lui ayant parlé de la sorte elle le suivit avec joie; et quand ils furent entrés dans 'hopital,
ou le logement des femmes était en haut, et celui des hommes en bas, saint Macaire lui
dit : « Lesquelles désirez-vous de voir les premieres, ou les hyacinthes, ou les émeraudes
? » « Celles qu’il vous plaira », lui répondit-elle. Alors il la mena en haut et lui montra
des femmes estropiées, et a qui divers maux avaient tout défiguré le visage, puis il lui dit
: « Voila les hyacinthes. » Il la mena ensuite en bas : « Voila les émeraudes : et je ne crois
quon en puisse trouver de plus grand prix. Que si vous nétes pas satisfaite, vous n'avez qua
reprendre votre argent. » Ces paroles firent tant de honte a cette fille, quelle sen retourna
sensiblement touchée de douleur, de voir quelle navait pas fait cette aumone par lesprit de
Dieu, mais comme y étant contrainte, et elle employa depuis cela tout son bien en de bons
et saints usages. (Heracl,, 2. P. L., 74, 255.)

Dieu vu dans le prochain. Faire du bien aux hommes, cest atteindre Dieu lui-méme. Pa-
role d’Apollon allant aider un de ses fréres, de Jean l'aumonier désignant les pauvres comme
ses maitres, d’Antoine qui fait le portrait du Christ en réunissant les traits de vertu des so-

litaires.

Lorsque quelque solitaire priait le saint abbé Apollon de l'assister dans son travail et dans
son ouvrage, il allait aussitot avec une grande joie et disait ces belles paroles : « Je vais
travailler aujourd’hui avec Jésus-Christ mon roi pour le salut de mon ame. Car cest elle qui

en recevra la récompense. » (Pélage, XVII, 3. P. L., 73, 1040.)

Saint Jean ayant été élevé, non par les hommes, mais par la volonté de Dieu sur le trone
de la grande ville d’Alexandrie si chérie de Jésus-Christ, il commenca par une telle action
a faire connaitre qui il était, Il fit venir les économes et le diacre, et leur dit en présence
de tous ceux qu’il honorait de sa confiance : « Il ne serait pas juste, mes fréres, que nous
eussions plutot soin des autres que de Jésus-Christ. » Tous ceux qui se trouverent présents
en grand nombre étant extrémement touchés de ces paroles, et écoutant quelle en serait
la suite, il continua ainsi : « Allez donc par la ville et faites-moi un réle exact de tous mes

maitres. »

154



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ces personnes ne sachant qui étaient ceux dont il voulait parler, et ne comprenant pas
qui pouvaient étre les maitres de leur patriarche, ils le suppliérent de le leur dire. Sur quoi
il répondit cette parole angélique : « J'appelle mes maitres et mes aides ceux que vous nom-
mez pauvres et mendiants, puisque ce sont eux qui nous peuvent aider véritablement et
noua donner le royaume du ciel. » Ce que le saint imitateur de Jésus-Christ avait ordon-
né ayant été promptement exécuté, il commanda a sou économe de donner chaque jour a
tous les pauvres, dont le nombre était de sept mille cing cents et davantage, ce qui leur était
nécessaire pour vivre. (Vit. S. Joan. EL. P. L., 73, 342.)

Nous voyons tous les jours, disait saint Antoine, qu'un religieux excelle par la science, un
autre par le discernement, un autre par la patience, dautres par 'humilité, d'autres par la
continence et les autres par la simplicité. Celui donc qui veut composer le miel spirituel doit
comme une abeille tres habile, recueillir le sue de chaque vertu chez celui qui est parvenu

ay exceller.

Ainsi, quoique nous ne voyions pas encore que Jésus-Christ est tout en tous, selon
lexpression de saint Paul, nous pouvons en cette maniére le trouver en tous par parties.
Ceest de lui qu’il est dit que Dieu l'a fait notre sagesse, notre justice, notre sainteté, notre
rédemption. Puisque nous trouvons dans I'un la sagesse, dans l'autre la justice, dans l'autre
la douceur, ou la chasteté, ou I'humilité, ou la patience, nous avons le Christ dans les
saints qui sont ses membres ; tous concourent dans I'unité de la foi et de la vertu a devenir
I’homme parfait, en formant la plénitude de son corps par la réunion de leurs différentes
qualités. (Inst., V, 4. P. L., 49, 208.)

Mais si vous voulez connaitre ce que nous devons avoir devant les yeux, lorsque nous nous
trouvons ensemble. Cest premiérement de conserver entre nous une charité sincere; car
comme dit un ancien Pére, vous voyez Jésus-Christ votre Seigneur et votre Dieu, en voyant
votre frére. Secondement, cest dentendre la parole de Dieu, parce quelle nous touche d’'une
maniére plus vive, lorsque nous sommes tous assemblés pour [écouter. Car souvent un frére
apprend par les questions que les autres nous proposent, ce qu’il n’a jamais su, et enfin, cest

pour nous mieux connaitre nous-memes, et savoir ce que nous sommes.

Par exemple, si on se rencontre a table avec quelques-uns de ses fréres, cest une occasion
qui se présente, dans laquelle on pourra reconnaitre ce que lon est, si on consideére au cas

que lon serve quelque viande qui soit bonne et bien apprétée, si on a la force de sen abstenir,

155



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

si on peut sempécher de prendre une portion meilleure et plus grande que nest celle de
son frére, ou bien de choisir le morceau le plus. gros et lui laisser le plus petit, lorsqu’il
arrive que la nourriture a été partagée. Car il y en a qui nont point de honte de mettre
devant leurs freres les portions les plus petites, et de prendre les plus grandes pour eux.
Mais quelle différence peut-on faire entre ces sortes de portions, qui puisse donner matiére
a distinctions si viles et si basses et a des envies d’avoir plus que son freére, et d’agir en cela
contre son devoir? Il faut encore faire attention si on est capable de se priver de manger
des mets et des viandes différentes que lon a devant soi, de crainte que la diversité ne fasse
commettre quelques exces scandaleux; si on ne donne point trop de liberté a sa langue; si on
voit que son frere étant plus estimé et mieux traité que l'on est, on nen a point de jalousie ; si
quelqu’un parlant a un autre, se répandant en beaucoup de discours, et se conduisant d'une
maniere désordonnée, on ne s’y arréte point, mais sans le juger on sattache a quelqu'un qui
ait plus de vertu et de mérite que lui, sétudiant a imiter saint Antoine, lequel allant visiter
ses fréres, s’il voyait en eux quelques bonnes qualités, il les conservait dans son coeur afin de
les mettre en pratique, prenant de I'un la ferveur dans le travail, d'un autre '’humilité, d'un
autre la mansuétude, d’'un autre 'amour de la solitude et du repos, en sorte qu’il assemblait

les différentes vertus de plu sieurs dans sa personne. (Dorothée, XXI. P. G., 88, 1795.)

I1. — La pratique,

Dans les gens qu’il rencontre eu bourg lorsqu’il va vendre ses corbeilles, dans les cultiva-
teurs chez qui il fait la moisson, comme dans les curieux qui pénetrent jisqua sa grotte, le
moine reconnait Jésus-Christ qui lui demande secours et protection. Il nest pas déconcerté

si I'intérét du prochain lui demande une exception a ses habitudes séveres.

Paphnuce qui a depuis des années renoncé au vin se soumet a la fantaisie d'un chef de
brigands et trinque avec la troupe. Ephrem quitte les joies de la contemplation et devient

la providence de la ville d’Edesse affamée.

Voici le bon Israélite venu sur le tard parmi les spirituels, apres des années données au
négoce, un certain Apollon incapable détude, dormant aux conférences. Il monte une petite
pharmacie, il fait le tour des cellules, découvre et soulage les malades, cest la soeur visiteuse

de la paroisse monastique de Nitrie.

Les détails héroiques des vies qui se dépensent dans les hospices de Saint-Jean-de-Dieu
nous les trouvons déja racontés dans la notice d’Euloge, avec la description des acces de

démence de son malade.

La patience de cette dame d’Alexandrie, dont Athanase navait pas deviné la haute vertu,
peut étre donné en exemple aux religieuses qui se donnent au service des pauvres ou des

vieillards, dépouillés méme des noms qui feraient connaitre leur origine.

156



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Discrétion et charité sont connexes. D’art de la direction ne sera pas donné a un homme
qui ne sait pas pénétrer les coeurs. Pacome, le maitre du discernement, rayonne de tendre,
active, compatissante charité. Il prend sur lui les charges, trop lourdes pour les épaules de
ses inférieurs. On le sait accessible a toutes les confidences et a toutes les plaintes. Vous avez
entendu déja 'apostrophe naive du novice, lorsqu’il vient visiter le monastere : « Depuis
que vous étes parti, on ne nous a rien servi de cuit ! » Cette confiance nous éclaire sur la

condescendante sollicitude du fondateur de Tabenne.

Bonté condescendante. Paphnuce etlesbrigands, Le saint abbé Paphnuce, qui ne buvait
jamais de vin, allant par les champs et étant fort fatigué du travail du chemin, rencontra
une troupe de voleurs, qui buvaient ensemble. Celui qui en était le chef 'ayant reconnu,
et sachant qu’il ne buvait point de vin, lui dit en lui présentant d'une main un verre de
vin, et tenant de l'autre son épée nue : « Si tu ne bois cela, je te tuerai. » Le saint vieillard
qui, pour accomplir le commandement de Dieu, voulait gagner a son service I'ame de cet
homme, prit le verre, et but le vin. Ce qui toucha si fort ce voleur, qu’il lui demanda pardon,
et lui dit : « Pardonnez-moi, mon Peére, le déplaisir que je vous ai fait. » Le saint vieillard lui
répondit « J’ai confiance en mon Dieu qu’il se servira de cette rencontre, pour vous faire
miséricorde et en ce monde et en l'autre. » A quoi ce voleur répartit : « Et moi jespére qua
commencer dés ce moment, Dieu me fera la grace de ne faire de ma vie tort a personne. »
Ainsi le saint gagna ce voleur, et ensuite tout le reste de la troupe, en sabandonnant pour
lamour de Dieu a leur volonté. (Pélage, XVII, 12. P. L., 73, 975.)

Lafamine a Edesse. Vous avez sans doute entendu parler d'un diacre de Iéglise d’Edesse,
nommé Ephrem, puisqu’il tient rang entre ceux qui ont mérité que les serviteurs de Jésus-
Christ écrivent leurs actions. Ayant mené une vie sainte et toute spirituelle, il se rendit
digne de connaitre sans étude, et par un pur effet de la grace, ce que la théologie nous
enseigne en cette vie, et ce que la béatitude nous fait voir en l'autre. Apres avoir vécu fort
tranquillement, et édifié pendant plusieurs années, tous ceux qui le venaient voir, il sortit
enfin de sa cellule, pour la raison que je vais dire. La ville ’Edesse étant tombée dans une
extréme famine, la compassion qu’il eut des pauvres gens de la campagne qui mouraient de
faim, le fit résoudre daller vers les plus riches de la ville, auxquels il dit : « Pourquoi n'avez-
vous point pitié de tant de personnes que la nécessité fait périr, et ne songez-vous point
que vous vous damnez vous-mémes, en laissant moisir le bien que vous pourriez et devriez
employer a les assister? » Eux qui ne cherchaient qu'une honnéte excuse, lui répondirent
: « Nous ne savons a qui confier l'argent qu’il faudrait pour leur acheter du pain, dautant
que chacun ne pense qu’a son profit particulier. » Il leur répartit : « Quelle opinion avez-
vous de moi ? » Or il était avec raison dans une tres grande estime, et trés générale. Cest
pourquoi ils lui répondirent : « Nous savons que vous étes un homme de Dieu. » — « Si

vous avez cette créance, répliqua le serviteur de Jésus-Christ, vous pouvez donc me confier

157



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

votre argent sans crainte, et je veux bien, pour l'amour de vous, me rendre administrateur
d’un hopital, pour recevoir tous ces pauvres misérables. » Ayant ensuite recu l'argent qu’ils
lui mirent entre les mains, il fit un parc enfermé de pieux, ol on dressa jusquau nombre
de trois cents lits. La il nourrissait ceux qui mouraient de faim; il assistait les malades, sans
abandonner un seul de ceux qui donnaient encore quelque espérance de vie ; il ensevelissait
les morts; et pour tout dire en un mot, il noubliait rien de tout ce qui pouvait dépendre de
sa charité et de ses soins, dans lemploi de l'argent qui lui avait ainsi été confié. Ayant passé
un an dans cet exercice, la moisson fut si grande, que I'abondance succéda a la famine; et
alors ce saint homme nayant plus sujet de demeurer davantage, sen retourna dans sa cellule,
ou il mourut un mois apres, Dieu ayant voulu sur la fin de sa vie, lui offrir cette occasion
dacquérir une si riche couronne. Il a laissé aussi dexcellents écrits, qui témoignent assez

quelle a été son éminente sagesse. (Héracl., 28. P. L., 74, 313.)

Apollon 'infirmier. Un nommé Apollon, que lon nommait le Marchand, ayant renoncé
au monde et étant allé demeurer sur la montagne de Nitrie, il ne put apprendre aucun art,
ni sappliquer a aucune étude, a cause qu’il était déja avancé en age, et voici quel fut son
exercice durant vingt ans qu’il passa sur cette montagne. Il allait non sans beaucoup de
peine, acheter de son argent en Alexandrie toutes sortes de médicaments, qu’il distribuait
a tous les solitaires dans leurs maladies. On le voyait depuis le point du jour jusqua I’heure
de none courir de monastére en monastere pour voir s’il n'y avait point de malades. Il leur
portait des raisins secs, des grenades, des oeufs, du pain blanc, et les autres choses dont les
malades ont besoin. Ainsi ce serviteur de Jésus-Christ trouva moyen de mener jusqua sa
vieillesse une maniére de vie qui lui était propre, et lorsqu'’il fut prét de mourir, il laissa tous
ces biens terrestres que la charité lui faisait amasser pour le soulagement de sen prochain,
a un antre, semblable a lui, et le pria den vouloir user de la méme sorte. Car y ayant cinq
mille solitaires sur cette montagne, qui est un lieu désert et sauvage, ce secours et cette

assistance leur sont non seulement utiles, mais nécessaires. (Héracl., 7. P. L., 74, 352.)

Histoire d’Euloge. Saint Antoine réconforte la charité d’Euloge. Celui-ci presque poussé
about par I'ingratitude et les violences d’un estropié a qui il sest donné tout entier, lemmene
avec lui d’Alexandrie en Thébaide. « Ne perdez pas la couronne a laquelle vous allez étre
bientdt appelés! » Sur cette réponse du patriarche, Euloge revient résolu a tout supporter,

le malade revient guéri ou calmé. Leur sainte mort a tous deux.

Cet Euloge qui avait fort bien étudié, étant touché de 'amour de Dieu et du désir de vivre
éternellement, renonga a tous les embarras du siecle, et distribua son bien aux pauvres, a la
réserve d’'un peu dargent, a cause qu’il ne pouvait travailler. Un jour il trouva exposé sur le
pavé de la place publique un pauvre estropié[A27] qui navait ni pieds ni mains, mais a qui

la langue seulement était demeurée, pour pouvoir demander I'aumone a ceux qui passaient

158



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

par la. Euloge sétant arrété le regarda fixement, et parla ainsi a Dieu dans son coeur, comme
par une espéce de voeu : « Seigneur, je veux pour 'amour de vous, prendre cet estropié avec
moi, et je vous promets de l'assister et de le nourrir jusqu’a sa mort, afin que je me puisse
sauver par son moyen. Donnez-moi donc, 6 Jésus-Christ, mon cher Maitre, la patience qui
mest nécessaire pour lui pouvoir rendre ce service. » Puis sapprochant du pauvre, il lui
dit : « Voulez-vous bien que je vous regoive dans ma maison, et que je vous nourrisse et
vous assiste? » Il lui répondit : « Pltt a Dieu que vous daigniez me faire cette charité, dont
je reconnais nétre pas digne. » « — Je men vais chercher un ane, dit Euloge, afin de vous
emporter. » Euloge l'ayant emmené dans sa petite maison prit autant de soin de lui que s’il
elit été son propre pere. Car il le lavait, l'huilait, le réchauffait, et le portait de ses propres
mains, le traitant beaucoup mieux que sa condition ne le méritait, et le nourrissant aussi
bien que ses infirmités le demandaient, ce que cet estropié recut comme il devait durant

quinze ans.

Mais au bout de ce temps le démon sétant rendu maitre de son coeur afin de priver Euloge
de la récompense qu’il pouvait espérer d’'une si bonne oeuvre, et de dérober a Dieu les
actions de grace qui lui étaient dues, il le fit murmurer contre Euloge, jusqu’a lui dire mille
injures, et lui donner mille malédictions. Euloge essayant d'adoucir son esprit, lui répondait
: « Mon maitre, ne parlez pas ainsi, je vous prie, mais, dites-moi en quoi jai pu vous déplaire,
et je men corrigerai. » Lestropié répondait avec plus d’arrogance : « Je ne puis souflrir ces
flatteries... Je ne veux pas, je ne veux pas demeurer ici : je veux quon me mene dans le
marché. Quelle violence! Méne-moi ou tu mas pris. » Et il est sans doute que il etit eu des
mains, il se serait étranglé, ou se serait passé une épée au travers du corps, tant il était agité
par le démon. Euloge le voyant en cet état et ne sachant plus que faire, sen alla demander
conseil a des solitaires voisins. « Menez-le au grand homme », lui dirent-ils. Ils nommaient
ainsi saint Antoine... Euloge suivant leur conseil flatta autant qu’il ptit lestropié, et le mit
sur une petite barque, puis sortit de la ville et le mena dans le monastére des disciples du
grand saint Antoine, qui selon ce que Crosne nous raconta, y arriva le lendemain sur le
soir, couvert d'un manteau de peaux... Sétant assis il appela 'un apres l'autre tous ceux qui
se trouverent présents : et comme il se faisait déja tard, personne ne lui ayant dit le nom
d’Euloge, il l'appela par trois fois en lui disant : «Euloge, Euloge, Euloge. » Sur quoi Euloge
ne lui ayant point répondu, dans la créance qu’il avait que la parole sadressait a quelque
autre qui portait ce méme nom, saint Antoine lui dit : « Cest vous, Euloge, que jappelle,
vous qui venez d’Alexandrie. » Euloge lui répondit : « Que vous plait-il de me commander?

» Alors le saint lui dit

« Pour quel sujet étes-vous venu ici? » « Ce-lui qui vous a révélé mon nom, répartit Euloge,
vous a sans doute révélé aussi quelle est la cause qui mamene. » « Il est vrai, répondit saint
Antoine ; mais ne laissez pas de le dire en présence de tous les fréres, afin qu’ils la sachent

aussi. » Alors Euloge lui raconta son histoire... Lorsqu’il eut fini, le saint lui dit d'une voix

159



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

grave et austere : « Quoi, vous 'abandonnerez, Euloge? Mais Dieu qui est son Créateur ne
‘abandonnera pas, encore que vous 'abandonniez, et lui suscitera quelque autre meilleur
que vous qui le recevra. » Euloge entendant ces paroles trembla de crainte, et ne répondit
pas un seul mot. Le saint le quittant sadressa a lestropié, qu'il gronda tres rudement, en
lui disant a haute voix : u Misérable, indigne que la terre te porte, et que le ciel te regarde
: Ne cesseras-tu donc jamais de combattre contre Dieu, et daigrir lesprit de ton frere? Ne
sais-tu pas que cest Jésus-Christ qui tassiste par son moyen? Et comment as-tu donc le
hardiesse de parler de la maniére que tu fais contre Jésus-Christ? Car nest-ce pas pour
I'amour de lui qu’il sest assujetti a te servir? » Ainsi les ayant reprise tous deux, il leur dit

de sen retourner...

En suite de ces paroles ils sen retournerent en grande hate dans leur cellule, ou ils vé-
curent dans une parfaite charité; et quarante jours apres, Notre-Seigneur appela a lui le
bienheureux Euloge, qui fut suivi trois jours aprés par ce pauvre, lequel étant infirme et
estropié de son corps avait ['4me forte et robuste, et la rendit a son Créateur apres la lui

avoir recommandée. (Héracl., 9. P. L., 74, 280.)

[~27] De Richeome dans La peinture spirituelle... Lyon, 1611. « Vous contemplez cet
homme estropié mayant ni pieds ni jambes, tout Impotent et perclus et ressemblant plutot
a un terme de pierre ou a un tronc de bois qua une créature humaine, nétait quen son

visage il porte la trongne d'un homme furieux et forcené. »

Ne pas se faire payer ici-bas. La sainte femme d’Alexandrie dont la patience est donnée
en exemple, a compris que la vraie et parfaite charité ne veut pas de récompense terrestre.
Elle demande & Athanase de confier a ses soins quelque personne insupportable et impos-

sible a contenter. On n’a pas de peine a la servir.

Une sainte femme avait obtenu qu’Athanase lui confiit une veuve a soigner, et lui rendant

tous les devoirs de la charité, elle remarqua

Que cette bonne veuve qui était douce et modeste extraordinairement, lui rendait a tous
moments des témoignages de son extréme reconnaissance pour tous les bons offices quelle
lui rendait. Elle sen retourna aussitot au bienheureux Athanase ; et se plaignit de ce qu’il
l'avait mal servie. Ce saint prélat se doutant de la pensée de cette dame, commanda en secret
quon lui donnat celle de toutes les veuves quon jugerait la plus bavarde, la plus colére, la

plus pointilleuse et la plus violente.

Comme on neut pas tant de peine a choisir celle-ci que la premiere, on la mena aussitot
au logis de cette dame qui la regut avec la méme affection, et la servit avec le méme soin
que l'autre, et méme encore avec plus de tendresse. Mais cette sainte femme ne regut pour
récompense de ses services que des injures, des médisances et des insultes continuelles.

Cette veuve lui reprochait a tous moments par une calomnie détestable, quelle ne l'avait

160



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

demandée a Iévéque Athanase que pour la tourmenter, et non pas pour lassister, et quen
venant chez elle ou elle espérait étre mieux, elle avait passé au contraire, d'un état trés doux

a un état de travail et de souffrance.

La violence de sa mauvaise humeur, alla méme jusqu’a la frapper; mais cette sainte dame
la servant encore avec plus d’ardeur et de soumission, sétudiait non a réprimer son inso-
lence en lui résistant, mais a se vaincre elle-méme en s’y assujettissant, et quoiquelle en
rectit les traitements les plus rudes et les dernieres indignités, elle seffor¢a toujours néan-
moins d’apaiser par un exces de douceur et ' humilité, la furie et les emportements de cette
femme. Enfin, sétant pleinement affermie dans la vertu par ces saints exercices, et se trou-
vant dans la possession de cette parfaite patience quelle avait tant désirée, elle retourna
au saint prélat Athanase pour lui rendre de trés humbles actions de graces de la sagesse
de son choix, et des avantages quelle avait regus par cet exercice. Elle lui avoua qu’il avait
parfaitement accompli son désir, et qu’il lui avait donné une tres digne maitresse de pati-
ence, quelle sentait que cette vertu sétait comme nourrie et fortifiée en elle par les injures
continuelles que cette veuve lui disait. (Coll., XVici, 14. P. L., 49, 1114.)

Charité universelle. Pacome en sympathie avec tous ses fréres; il est partout ot il y a une

plaie a panser, un service a rendre.

Saint Pacome aimait de telle sorte tous les serviteurs de Jésus-Christ qu’il compatissait
a leurs peines avec une affection véritablement paternelle. Il exercait de ses propres mains
les oeuvres de miséricorde envers les vieillards, les malades et les enfants; et personne ne
fortifiait tant que lui leur esprit par des considérations spirituelles, & supporter patiemment
les maux dont ils étaient affligés. Plusieurs avangant dans la foi et dans les bonnes oeuvres
par ses saintes instructions, et la plupart des freres dont le nombre croissait de jour en jour,
sefforcant d’imiter sa vertu, il en choisit quelques-uns qu’il établit sur les autres pour lui

aider a gagner a Dieu les &mes de ceux qui de tous cOtés les venaient trouver.

Or plusieurs, comme je I'ai dit, venant vers lui, et savangant diversement dans la vertu, il se
remarquait de grandes différences entre leur maniere d’agir. Ce qui fait que le saint vieillard
suivant la régle qui lui avait été donnée du ciel, et se conduisant en toutes choses pair la
grace de Jésus-Christ, ordonnait a chacun deux ce qu’il devait faire selon la connaissance
quil avait de ses forces, et de la portée de son esprit. Il enjoignait aux uns de gagner leur vie
par les ouvrages de leurs mains, aux autres de servir les fréres, et il ne les faisait pas vivre
en tout temps d'une méme sorte, mais il les obligeait a une abstinence, ou plus étroite, ou

plus modérée, a proportion de leur travail et de leur z¢le.

Il commit aux plus anciens apres lui, le soin de tout ce qui était nécessaire aux freres et
a ceux qui venaient du dehors, et il les exhortait tous détre trés affectionnés a lobéissance,

leur disant que cette vertu était comme l'abrégé par lequel ils pourraient arriver facilement

161



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

au plus haut comble de la perfection, et cultiver dans lettes coeurs la crainte de Jésus-Christ,
, puisque cétait plutot vivre a Dieu, qu'a soi-méme, que de produire avec humilité les fruits

d’'une humble obéissance.

Bien que ce saint homme se donnét tout entier aux occupations spirituelles, s'il arrivait
que celui a qui il avait commis la conduite temporelle de la maison se trouvét absent, il fai-
sait seul toutes choses comme s'il efit été le serviteur de tous les autres, et cela sans aucune
ostentation ni vanité, qui corrompent dordinaire les meilleures actions des plus spirituels.
Ainsi il ordonnait tout si sagement,, et demeurait dans une si profonde humilité, qu’il n’y
avait aucun de ses fréres qui nen fat édifié. Il visitait avec soin tous les monasteres, et lors-
que venant revoir avec une affection paternelle ses chers enfants, il les trouvait attentifs a
accomplis loeuvre de Dieu, on ne saurait exprimer la joie qu’il ressentait de leur avance-
ment dans la vertu. (Vit. Pac., 25. P. L., 73, 245.)

II1. — Fioretti.

Les lecons les plus suavement persuasives nous viennent de ces ennemis de la chair dont
Iintransigeance nous scandalise. Nous ne voulons pas comprendre que le grand ennemi
de la charité étant 'amour de nos aises et la recherche de notre satisfaction, celui qui a
I'habitus de chercher ce qui le contrarie, ouvrira facilement les yeux sur les besoins du
prochain et sera tout prét au sacrifice que celui-ci attend. Et nous sommes surpris de ces
menus gestes des géants de I'ascése comme a la découverte de la flore du désert, mignonnes
feuilles, pétales de miniature qui tirent séve et couleur du sol aride et des rochers brilés
par I'implacable soleil, douces teintes des fleurs de chardon, souriant parmi ces épines qui

sont le paturage des chameaux.

La compassion de Macaire pour la hyene et son petit aveugle, la peau de brebis dont
elle lui fait présent, que Macaire transmet a Mélanie paraissent des traits empruntés aux

fioretti%’.

De la cellule de Macaire d’Alexandrie part la grappe de raisin qui fait le tour des habitati-

ons de Scété.

Nous reconnaissons la sagesse et la rectitude de leurs vues sur le but a atteindre, la hiérar-
chie des vertus et la priorité des dettes de charité. Les violences quon se fait a soi-méme ne
doivent pas blesser, ni, méme par ricochet, atteindre le prochain. On rompt le jetine, on va
contre une habitude de privations qui est devenue chére, pour tenir compagnie a un hote.
Cassien nous fait remarquer que, les Syriens nétaient pas fidéles a cette coutume d’Egypte.
Un moine sait dissimuler ses privations pour mettre a l'aise ses convives. « Cest la sixiéme

fois que je me mets a table aujourd’hui pour recevoir divers freres et jai encore appétit. »

?Cfr. Introduction, p. XXXIII.

162



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La marque de la parfaite charité est quelle se dérobe et signore. Plus encore que par
les petites attentions et les prévenances ingénieuses, nous sommes gagnés a l'admiration
affectueuse des maitres par leurs aimables tromperies, leurs bienfaits cachés, leur souci de

ne pas faire dobligés, dépargner aux freres la pensée qu’ils sont a charge.

Nous lions ce dernier bouquet sur le parallele fait & deux reprises entre la constance d'une
ame tendue vers la lutte continuelle et 'imperturbable bonté d'un coeur qui sest fait inac-
cessible a 'impatience. « Depuis que jai pris cet habit je n'ai jamais mangé de viande », dit
Hilarion. — « Pour moi, dit Epiphane, je ne me suis jamais endormi gardant un sentiment

d’aversion. »

Tout pour les malades! Le soin des malades dans une communauté. Quon ne prenne

pas leurs désirs pour des exigences déraisonnables. Lecon donnée par Pacome.

On rapportait d’'un vieillard de Scété quétant malade, il désirait manger du pain frais. Un
frere lapprenant, prit aussitot sa peau de bique, en enveloppa un pain et ayant traversé le
désert, le changea dans un bourg d’Egypte pour un pain frais et lapporta au vieillard. Ses
freres admiraient ces pains, mais le vieillard nen voulait pas tater, disant que cétait le sang
de son frere. Alors les autres vieillards le prierent en disant : « Au nom du Seigneur, prends
de ce pain pour ne pas laisser inutile le sacrifice qua fait ton frére. » Alors le malade se
rendit a leur désir. (Pélage, XVII, 17. P. L., 73, 976.)

Un frere atteint de maladie mortelle était couché dans une cellule non loin de celle de
Pacome. Il demanda au supérieur du monasteére quon lui donnat un peu de viande, vu son
état dépuisement. Il éprouva un refus. Il demanda alors quon le portat chez Pacome, se
mit a ses pieds et lui exposa son aventure. Le grand ascéte trouvant cette demande juste,
dautant que le malade navait nullement démérité, se répandit en gémissements. A I'heure
du repas, comme tous étaient a leur place et quou lui avait servi sa portion, il sabstint de
boire et de manger et dit : « Ol est donc écrite cette parole : Tu aimeras ton prochain comme
toi-méme? Ne voyez-vous pas ce frére qui a déja l'aspect d'un mort? Pourquoi, avant méme
qu’il vous exposat sa détresse, I'avez-vous laissé sans vous occuper de lui ? Et quand il vous a
exprimé son désir, comment l'avez-vous méprisé? Vous me direz : Tel nest pas notre menu.
Mais ne doit-on pas discerner le cas d'un malade ? Est-ce que tout nest pas pur aux pure?
Si vous nétiez pas capables de reconnaitre que cela était permis, pourquoi ne mavoir pas

soumis laffaire? » Parlant ainsi il fondait en larmes.

Ce que voyant, les fréres coururent acheter de la viande et la préparerent. Alors Pacome

consentit a prendre sa réfection parmi les autres avec les légumes quon avait fait cuire. (Act.

163



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Sanct. Maii, t. III, 309.)

Dévouement des cuisiniers. Voici l'action de fréres que jai connus. Comme ils étaient
de semaine pour le service de la cuisine on manqua totalement de bois et les fréres devai-
ent sa contenter d’aliments crus, et d’ailleurs I'abbé avait décidé cette xérophagie et tous s’y
soumettaient de bon coeur. Mais les semainiers se seraient crus 1ésés et privés de la récom-
pense d’un office de charité, si leur tour venu, ils avaient laissé les freres privés des mets
ordinaires. Ils simposerent alors un tel travail et de telles recherches que dans ces lieux
arides et stériles, ou il ne faut pas chercher des foréts comme dans ce pays (de Provence)
et ol pour avoir du bois on doit couper les arbres fruitiers, parcourant d'immenses éten-
dues du désert qui va a la mer Morte pour recueillir les pailles, les épaves que le vent avait
dispersées, les ramassant sur leur sein, ils purent préparer le repas régulier et ne permirent
pas que les portions des freres fussent en rien changées. Clest ainsi qu’ils ne voulurent pas
profiter de lexcuse que leur offrait aussi bien la décision du supérieur que la pénurie de
combustible. (Inst., IV, 21. P. L., 49, 181.)

Les raretés et les primeurs. Macaire et la grappe de raisin. On nous dit aussi quune
grappe de raisin ayant été apportée a saint Macaire, sa charité qui lui faisait rechercher,
non pas ce qui lui était commode, mais ce qui le pouvait étre aux autres, la fit porter a un
frere quil croyait en avoir davantage de besoin que lui. Ce solitaire rendit graces a Dieu
de cette bonté du saint; mais ayant comme lui plus de soin de son prochain que de soi-
méme, il porta cette grappe de raisin a un autre et cet autre a un autre ; de sorte quelle fit
le tour de toutes les cellules qui étaient dispersées dans le désert et fort éloignées les unes
des autres, jusqua ce quelle retomba entre les mains du saint, sans que nul des solitaires
stit que ¢avait été lui qui le premier I'avait envoyée. Le saint recut une extréme joie de voir
une telle sobriété et une si grande charité dans tous ses freres et sexcita lui-méme par cette
considération a pratiquer plus que jamais les exercices de la vie spirituelle. (H. M., 29. P. L.,
21, 453.)

Victoire héroique sur la délicatesse. Un frére donnait ses soins a un vieillard. Celui-ci
fut atteint d’'un ulcere dou coulait en abondance un pus infect. Le frére entendait sa nature
se soulever et lui dire : « Retire-toi, tu ne peux pas supporter lodeur de cette pourriture. »
Mais pour faire taire cette tentation, il prit un vase et lavant la plaie du vieillard il recueillit
leau, et il en buvait quand il avait soif, et il sen désaltérait. Alors une voix lui dit : « Si tu ne
veux pas fuir, du moins ne tabreuve pas de ce poison. » Et le frére résistait et il buvait de

leau recueillie du pansement.

Et Dieu voyant cette pratique de la charité, changea ce liquide en une eau tres pure et
appliqua au vieillard un remede invisible qui le gué-rit. (Pélage, XVII, 95. P. L., 73, 977.)

164



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Danger de Iégoisme. Les Sarrasins, dans une de leurs expéditions, pillerent la demeure
de Sisoés et du frere qui était avec lui. Comme tous deux marchaient dans le désert a la
recherche de quelque nourriture, Sisoés rencontra du crotin de chameau, et I'ayant mis en
pieces il y trouva deux grains dorge. Il mangea un grain et mit l'autre dans sa main. Son
frere l'ayant rejoint sapercut qu’il machait quelque chose. « Est-ce la ta charité, dit-il, tu
trouves un aliment, tu le manges seul, sans m’appeler. » Labbé Sisoés répondit : « Je ne t'ai
pas fait de tort, mon frere, voici ta portion que jai gardée dans ma main. » (Apoph., Sisoes.
P.G., 65, 402.)

Accepter les services maladroits.

Non donum amantis respicitur... Nest-on pas excusable de rebuter le maladroit qui met
toute sa bonne volonté a vous rendre un service déplaisant? Voila ce que pense le mondain.
Le moine ne doit pas laisser passer cette occasion d’'un acte de haute vertu. Qu’il accepte

avec un sourire de gratitude!

Un vieillard était malade au point de ne pou-voir prendre aucune nourriture. Son disciple
le pressa en lui disant : « Permets dans que je prépare un peu de galette », et le vieillard
consentit. Il se trouvait dans la cellule un pot qui contenait un peu de miel et un autre
pareil qui contenait de 'huile de lin qui était rance et qui ne pouvait servir qua la lampe.
Le frére fit erreur et prépara le repas du pere avec cette huile, pensant se servir de miel. Le
pere en ayant gotté ne dit rien et mangea en silence. La troisieme fois que le frére lui en
offrit il lui dit : « Mon fils, je ne puis manger. » Lautre voulant le persuader : « Vois comme
cest bon, pére, jen mange moi aussi. » A peine en avait-il gotité qu'il comprit ce qu'il avait
fait; il se jeta a genoux, sécriant : « Pardonne-moi, pére, je tai empoisonné ! tu mas mis ce
péché sur la conscience en ne parlant pas, » Le vieillard lui répondit : « Ne tattriste pas, fils,
pour cela, si Dieu avait voulu que je fasse un repas succulent tu aurais mis du miel et non
oet ingrédient. » (Pélage, I11, 51. P. L., 83, 767.)

Et le bon saint homme qui a égaré ses freres, pourquoi prétendait-il se reconnaitre ent-
re les pistes du désert? On est bien tenté de le renvoyer a la pratique de la mortification
personnelle. Croyez-vous avoir fait acte d’héroisme en retenant lexpression de votre con-
trariété ¢ Vous avez encore a apprendre : admirez la ruse de 'abbé Jean qui fera croire an

frére qu’il ne sest pas trompé.

Le saint abbé Jean allant un jour avec quelques-uns de ses fréres, et celui qui les conduisait
sétant égaré a cause qu’il était nuit, ils lui dirent : « Que ferons-nous, mon pere? Car ce frére
sest égaré, et nous courons risque de mourir faute de savoir le chemin. » Il leur répondit :
« Sinous lui. en parlons, nous laffligerons; mais je témoignerai étre si las que je ne saurais
plus du tout marcher, et ainsi je demeurerai ici jusquau jour. » Ce qu'il fit, et tous les autres

avec lui, afin de ne point attrister ce frére en lui disant la faute qu’il avait faite. (Pélage, XVII,

165



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

7.P. L., 73,974.)

Lart de panser les plaies intimes. Deviner, comprendre, excuser les peines des autres.
Que le spirituel dans la force et le prestige de la jeunesse, a qui vont les fréeres comme au
porteur d'un message nouveau, pense au chagrin du pere spirituel qui, a la rareté des visites

mesure le déclin de ses forces et de sa réputation.

Avant que 'abbé Poemen vint en Egypte, il y avait un vieillard entouré d’'une grande véné-
ration. Mais lorsque Poemen fut venu de Scété et se fut établi dans le voisinage, beaucoup
venaient a lui, laissant les conseils du vieillard, qui en congut de lenvie et le montra dans
ses discours. Poemen ayant connu cela, en fut affligé et dit a ses freres : « Quel ennui nous
donnent ces gens, en abandonnant ce saint pour venir a nous, hommes de rien. Que faire?

Comment guérir cet homme vénérable?

Allons, préparons un petit festin, portons-le -chez lui avec un peu de vin, peut-étre
parviendrons-nous a 'amadouer. » Ils partirent et ayant frappé, ils dirent a son disciple : «
Préviens ton maitre que I'abbé Poemen vient demander sa bénédiction. » Mais le vieillard
leur fit répondre : « Retirez-vous, car je nai pas le temps. Eux, bien affligés, insistérent : «
Nous ne partirons pas sans nous étre mis a ses pieds. » Alors le vieillard ayant connu leur
humilité et leur patience, ouvrit la porte et sétant embrassés, ils mangeérent ensemble. Et
le vieillard leur dit : « Ce quon m’avait rapporté de vous est au-dessous de la réalité. Vos
actions sont cent fois plus que Iéloge quon fait. » Et il leur devint un ami trés cher. (Pélage,
XVIL, 8. P. L., 73, 974.)

Bienfait dissimulé. Lorsque le bienheureux solitaire Siméon fut venu ici d’Italie, comme
il nentendait pas un mot de grec, un des anciens voulut le traiter charitablement comme

un étranger, et couvrir néanmoins la charité qu’il lui ferait d'un prétexte de récompense.

Il lui demanda pourquoi il demeurait ainsi toute la journée sans rien faire, et comment
il ne sappliquait point a quelque travail, ce qui lui faisait conjecturer que légarement de
lesprit ou I'on tombe dans loisiveté, joint au besoin des choses nécessaires a la vie, le ferait
bientdt renoncer a la solitude, quon ne peut porter que lorsquon sassujettit a gagner de ses
propres mains de quoi vivre. Le solitaire Siméon lui répondit qu’il ne savait et ne pouvait
rien faire de tout ce que les autres faisaient, et qu’il ne savait point dautre métier que celui
de copier les livres, ce qu’il était prét a faire, §'il se trouvait quelqu’un dans toute I'Egypte
qui et besoin d’un livre écrit en latin. Ce saint vieillard ayant enfin trouvé loccasion de
pratiquer sa charité et son aumone sous couleur d’une récompense, dit aussitot : « Voici,
mon frére, un coup de Dieu, je cherchais il y a fort long-temps quelqu’un qui mécrivit les
épitres de saint Paul en latin. Car jai un frere engagé a la guerre qui sait parfaitement cette

langue, qui me presse il y a longtemps de lui envoyer quelquécrit de dévotion et a qui je

166



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

souhaite de faire tenir quelque partie du Nouveau Testament. » Siméon prit cette occasion
avec joie, comme si Dieu la lui et fait naitre. Mais ce vieillard fut encore plus aise de cette

couleur sous laquelle il pouvait librement exercer une action de charité.

Il lui fit venir aussitdt, non seulement tout ce dont il avait besoin pour lui-méme sous
prétexte de la récompense qu’il sengageait de lui donner pour le travail de toute une année,
mais encore du parchemin et tout ce qui était nécessaire pour écrire. Quand le livre fut
achevé, il le prit sans qu’il sen pt servir a rien, et qu’il en pit tirer aucun usage, parce
que personne en ce pays ne savait le latin. Toute sa récompense fut celle que sa haute piété
lui fit espérer de cette sainte adresse et d'une si grande dépense, cest-a-dire de donner a
ce solitaire ce qui lui était nécessaire pour vivre, sans le faire rougir de cette aumone, et
la lui faisant mériter par son travail; et de l'autre de sacquitter de cette charité, comme si
teat été véritablement une dette. Il sacquit ainsi aupres de Dieu une récompense d’autant
plus grande, que par un saint artifice il procura a cet étranger, non seulement ce qui lui
était nécessaire pour vivre, mais les instruments mémes de son travail et le moyen de s’y
employer. (Inst., V, 39. P. L., 49, 260.)

Lorsque nous eimes vu ces personnes, et que le désir de les imiter nous embrasait, le bien-
heureux Archébius, le plus estimé dentre eux pour sa charité et son humilité, nous condui-
sit a sa cellule. Apres qu’il nous eut demandé ce que nous désirions pour l'avenir, il feignit
de vouloir quitter ce lieu, et il nous offrit sa cellules comme étant résolu de l'abandonner,
et nous assurant que quand nous ne nous serions pas trouvés en ce lieu pour y loger, il

naurait pas laissé de se retirer.

Le désir que nous avions de demeurer en ce lieu, et le témoignage d’un si saint homme fit
que nous le crimes sans hésiter Nous re¢ctimes ses offres avec joie, et nous primes possessi-
on sa cellule et de tous les petits meubles qui y étaient. Apres qu’il fut ainsi venu a bout de sa
sainte tromperie, et qu’il neut demeuré que fort peu de jours pendant lesquels il préparait
de quoi se faire une autre cellule, il quitta ce lieu. Mais il y retourna ensuite pour sen batir
une autre avec beaucoup de peine et de travail. Et quelque temps apres, dautres personnes
étant venues qui bralaient encore comme nous du désir de demeurer dans cette solitude, il
les trompa de la méme maniére qu’il nous avait trompés, et leur laissa sa cellule avec tout

ce qui y était.

Sa charité infatigable usa de ce saint déguisement jusqu’a trois fois, et il se rebatit trois
différentes cellules. ( Inst., V, 37. P. L., 49, 256.)

167



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La sympathie avec toute créature. Siméon l'ancien passa un treés long temps dans la so-
litude nayant pour tout logement qu'une caverne, ne mangeant que des herbes, et étant
entiérement privé de toute conversation humaine. Mais il parlait sans cesse au Dieu et au
maitre de I'univers; et il acquit par ses travaux un si grand trésor de graces spirituelles, qu’il
commandait méme aux bétes les plus cruelles et plus farouches, ce dont non seulement des
fideles, mais méme des juifs ont été témoins. Car quelques-uns deux allant un jour en un
bourg qui est au dela de notre province, il survint une telle pluie mélée de vents et de tour-
billons, que ne pouvant voir a se conduire il sortirent de leur chemin et ségarerent dans le
désert, sans rencontrer ni une seule personne, ni un seul village, ni méme une seule caver-
ne. Se trouvant donc ainsi agités d’une aussi grande tempéte sur la terre que s’ils fussent en
pleine mer, ils arriverent enfin comme dans un port favorable a la caverne du divin Simé-
on, qu’ils trouveérent dans toute la négligence qu'un homme peut avoir pour son corps, et
nayant pour tout habit que quelques méchantes peaux de chevres qui lui couvraient une
partie des épaules. Il ne les efit pas plutot apergus qu’il les salua, car il était fort civil, et leur
demanda le sujet de leur venue. Sur quoi, lui ayant dit ce qui leur était arrivé, et l'ayant prié
de leur montrer le chemin du bourg ot ils désiraient aller : « Ayez un peu de patience, leur
répondit-il, et je vous donnerai des guides pour voue y mener ». Apres sétre assis et avoir
un peu attendu, ils virent venir deux lions qui au lieu d’avoir un regard farouche caressai-
ent le saint, témoignant leur soumission. Alors en leur faisant signe il leur commanda de
conduire ces étrangers, et de les remettre dans le chemin dou ils sétaient égarés. (Theod.,
6.PL., 74, 45.)

Lhospitalité. Le saint abbé Apollon nous donna aussi en particulier plusieurs autres in-
structions tres salutaires touchant la maniére dont on se doit conduire dans l'abstinence, la
pureté desprit qu’il faut apporter dans la conversation, et l'affection quon doit avoir pour
I'hospitalité. Il nous recommanda sur toutes choses de recevoir les fréres qui nous vien-
draient visiter comme nous recevrions Jésus-Christ méme ; et il disait que cest de la que
procéde la tradition de se prosterner devant les fréres qui nous viennent voir, comme si on
voulait les adorer; parce qu’il . est certain que leur avénement représente celui de Notre-
Seigneur, qui dit : « Lorsque jai été pelerin vous m’avez reu. » Et Abraham recoit en cette
manieére ceux qui ne paraissaient étre que des hommes mais dans lesquels il considérait son
Seigneur. Il ajoutait que lon doit aussi quelquefois contraindre les freres a donner du repos
a leur corps, quoiqu’ils ne le désirent pas, et apportait pour cela lexemple du bienheureux

Lot, qui mena par force les anges loger chez lui. (H. M., 7. P. L., 21, 418.)

Environ ce temps Denis prétre et économe de Iéglise de Tantyre, lequel était extrémement

168



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ami de saint Pacdme, ayant appris qu’il ne recevait pas dans son monastere les solitaires des
autres maisons qui le venaient voir mais les faisait loger dehors, fut touché d’'un extréme
déplaisir, et le venant trouver plutot pour lui faire des reproches que pour lui donner des
avis, lui dit : « Vous faites fort mal, mon pére, en ne rendant pas également a tous les fréres
la charité que vous leur devez. » Le saint regut cette correction avec une extréme patience,
et lui répondit : « Dieu sait quelle est mon intention, et I'affection paternelle que vous avez
pour moi, fait aussi que vous ne pouvez ignorer que je suis si éloigné de mépriser quelqu'un,
que je nai jamais donné sujet de déplaisir a personne. Comment donc oserais-je faire ce
que vous dites, puisque jattirerais sur moi la colére de Dieu, qui dit si clairement dans
I'Evangile : « Je tiendrai comme fait & moi-méme ce que vous aurez fait au moindre de tous
mes freres ? » Je vous supplie donc, mon révérend pere, de recevoir cette véritable excuse,
et de croire que je mai nullement fait ce que vous improuvez ni par éloignement, ni par
mépris des solitaires qui me viennent visiter. Mais d'autant qu'ayant recu dans cette maison
un grand nombre de personnes, entre lesquelles il y en a plusieurs nouvellement converties
a Dieu, je reconnais par expérience que leurs inclinations sont fort différentes, et jen ai vu
quelques-uns si ignorants de notre maniere de vivre, qu’ils ne savent pas seulement quel
est notre habit, et d'autres dans une telle simplicité qu’ils ne sauraient distinguer leur main
droite d’avec leur main gauche. Ce qui mavait fait juger plus a propos de recevoir au dehors
avec tout ’honneur qui se peut les solitaires qui nous viennent visiter, sans croire par la leur
manquer de respect, mais au contraire pensant leur en rendre un beaucoup plus grand, vu
principalement qu’ils se trouvent aux heures de loffice pour servir Dieu avec nous, et puis
sen vont se reposer dans le logement qui leur est préparé, tandis que je donne ordre, autant
que je le puis selon Dieu, de faire qu'il ne leur manque rien de ce qui leur est nécessaire.
» Ce bon prétre apres l'avoir entendu parler de la sorte, approuva et loua sa conduite, et
vit clairement qu’il agissait en toute chose par I'Esprit de Dieu. Ainsi recevant une grande
consolation de Iéclaircissement qu’il lui avait donné, il sen retourna avec joie. (Vit. Pac.,138.
P. L., 73, 252.)

Lhospitalité de ces heureux temps ignorait la variété de traitement que le nationalisme

ou la différence des langues tend a créer.

Apollon nous parla durant toute la. semaine de la sorte que je viens de dire et nous tint
plusieurs autres semblables discours de la maniére de vivre des solitaires, en confirmant la
vérité de sa doctrine par l'autorité de ses miracles. Lorsque nous etimes pris congé de lui,
il voulut nous accompagner un peu, et nous donna encore cette instruction : « Sur toutes
choses, nous dit-il, mes trés chers enfants, vivez ensemble dans une grande union, et ne
vous divisez point les uns les autres. » Puis se tournant vers les solitaires qui étaient venus
avec lui, il leur dit : « Lequel dentre vous, mes freres, veut bien les conduire jusqu’au pro-
chain monastere des péres qui demeurent dans ce désert? » Sur quoi sétant presque tous

offerts avec grande affection, et voulant venir avec nous, il en choisit trois parmi ce grand

169



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nombre, qui savaient fort bien les langues grecques et égyptiennes, afin de nous pouvoir
servir d’interpretes, s’il arrivait que nous en eussions besoin, et nous édifier par leurs ent-
retiens; et il leur ordonna de ne nous point quitter que nous neussions vu tous les peres
et tous les monastéres que nous désirerions, lesquels sont en si grand nombre qu’il n'y a
personne qui les puisse tous visiter. Il nous laissa aller ensuite apres nous avoir donné sa

bénédiction en ces termes :

« Je prie le Seigneur de répandre du haut de Sion sa bénédiction sur vous; et que vous
considériez durant tous les jours de votre vie quels sont les biens dé Iéternelle Jérusalem ».
(H.M., 7.P. L, 21, 419.)

Le devoir de I'hospitalité prime les résolutions de jetine et la regle du silence.

Deux solitaires étant venus voir un saint vieillard qui passait dordinaire un jour entier
sans manger, il les recut avec joie et il leur dit : « 11 est vrai que le jetine a son mérite et sa
récompense : mais celui qui mange par un pur mouvement de charité accomplit en méme
temps deux préceptes, 'un de renoncer a sa propre volonté et l'autre de bien recevoir ses
freres. » (Pélage, XIII, 10. P. L., 73, 945.)

Un solitaire en étant venu visiter un autre, il lui dit en le quittant : « Pardonnez-moi, mon
pere, de ce que je vous ai fait rompre votre regle. » « Ma regle, lui répondit ce saint homme,
est de pratiquer la vertu d’hospitalité envers ceux qui viennent me voir et de les renvoyer
en paix. (Pélage, XIII, 7. P. L., 73, 945.)

Lorsque nous fimes notre voyage de Syrie en Egypte, pour nous instruire des maximes
des anciens solitaires de ces lieux, nous admirames la joie et la bonté avec laquelle on nous
recevait partout. On nobservait point la ce que nous avons vu dans tous les monasteres de
la Palestine, ou l'on attend a faire manger les fréres qui les vont voir jusqu’a ce que 'heure
des repas soit venue, excepté seulement les jours du mercredi et du vendredi, qui sont des
jours consacrés. On rompait le jetine en tous les endroits ot nous allions, aussitot que nous

y étions arrives.

Et comme nous nous informions aupres d’'un de ces péres, pourquoi ils rompaient si in-
différemment le jetine de chaque jour, il nous répondit : «Je puis jetiner ici tous les jours,
mais je ne puis pas vous avoir avec moi tous les jours; et vous mallez quitter dans un mo-

ment. Quoique le jeline soit utile et nécessaire, cest néanmoins comme une offrande que

170



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nous faisons librement a Dieu et par le pur mouvement de notre volonté. Mais cest une
nécessité inévitable de vous recevoir avec charité, et de rendre aux hotes ce que la charité
nous commande. Cest pourquoi recevant Jésus-Christ en vos personnes, je lui dois donner
a manger; et lorsque vous maurez quitté il me sera aisé de reprendre ensuite sur moi par
quelque abstinence extraordinaire I'indulgence que je me serai accordée pour mieux rece-
voir Jésus-Christ. Car les enfants de 'Epoux ne peuvent jetiner lorsque I'Epoux est avec
eux, mais lorsqu’il les a quittés, cest alors qu’ils le peuvent faire. » (Inst., V, 24. P. L., 49,
242.)

Partager le repas des hotes, cest les mettre a l'aise et entretenir leur joie. Ingénieuses com-
binaisons : se priver en paraissant manger, ou compenser ensuite le régime exceptionnel

par une rigueur plus grande.

Je trouvais 1a un des anciens qui me regut, et qui mexhortant a la fin du repas de manger
encore un peu, lorsque je lui dis que je ne le pouvais plus faire, il me répondit : « Quoi,
voila la sixieme fois que je me mets a table aujourd’hui pour recevoir divers fréres qui me
sont venus visiter : jai mangé avec eux, et je les ai exhortés a bien manger, et cependant jai
encore faim. Et vous qui n'avez mangé de tout le jour, vous dites que vous ne pouvez plus
rien prendre ? » (Inst., V, 25. P. L., 49, 244.)

Labbé Macaire pensant aux repas que par charité il prenait avec les freres, avait résolu de
compter le nombre de verres de vin qu’il accepterait de prendre et de passer ensuite autant
de jours sans boire méme deau. Quand donc les fréres lui offraient du vin il sempressait de
boire pour se mortifier ensuite par la soif. Son disciple l'ayant appris, divulgua la pratique
du pere et demanda quoon ne lui offrit plus de vin, montrant que cétait une pénitence quon
lui offrait. (Pélage, IV, 26. P. L., 73, 868.)

Lareine des vertus. Lequel des deux posséde une vertu plus forte? Celui qui est constant

a jeliner, ou celui qui reste patient en toute occurrence?

Lorsque le bienheureux vieillard Jean, supérieur d’'un célebre monastére, vint un jour
voir le vieillard Paese, qui demeurait dans une vaste solitude, et qu’il lui demandait, en
sentretenant avec lui comme_ avec son ancien ami, ce qu’il avait fait depuis ces quarante
années qu’ils sétaient séparés 'un de lautre, et qu’il avait passées dans la solitude sans étre
jamais troublé d’aucun frére : « Jamais, lui dit-il, le soleil ne m’a vu mangeant durant tout
ce temps » ; a quoi Jean lui répondit : « Et pour moi, il ne m’a jamais vu en colere. » (Inst.,
V,27.P. L., 49, 245.)

171



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Un jour Epiphane, évéque de Chypre, envoya prier 'abbé Hilarion : « Viens ! que nous
nous voyions encore une fois avant de quitter ce pore, » Ils se rencontrérent en effet. Tandis,
qu’ils mangeaient, on apporta un peu de volaille et [évéque en offrit a Hilarion. Le vieillard
lui dit : « Excusez-moi, depuis que jai pris ce saint habit, je n'ai jamais mangé de viande. » A
quoi Epiphane répartit : « Quant & moi, depuis que je porte cet habit, je nai laissé personne
prendre son sommeil qui etit quelque chose contre moi, et de mon coté je ne me suis jamais

endormi gardant un sentiment d’aversion. »

Hilarion lui dit : « Pardonne-moi, ta philosophie est supérieure a la mienne. » (Pélage, IV,
15.P. L., 73, 866.)

IV. — Blessures entre fréres.

En fixant notre attention sur ces dispositions charitables, sur la mise en commun de ces
volontés de faire plaisir, nous croirions avoir trouvé en ces coins des déserts le séjour de la

joie la plus suave et d'une paix inaltérable.

Nos auteurs cependant nont pas omis le chapitre des défauts. Ils nont pas a dénoncer de
criants outrages a la loi divine, mais ils découvrent les mauvais sentiments qui se cachent

et ’hypocrisie de paroles et de gestes qui prétendent ne pas blesser la charité.

Les occasions de heurts et de différends étaient aussi nombreuses dans un groupement

Nitriote que dans une paroisse de campagne aux maisons dispersées.

Dans le petit monde fermé d’'un monastére, les froissements se multiplient par les
frolements répétés, les contacts prolongés. La clairvoyance est aiguisée par I’habitude de

b . . A .
lexamen, et le repliement sur soi-méme concentre le venin des blessures.

Cassien ne voile pas le tableau des ravages exercés par les démons de lenvie, de la ran-
cune, des mesquines vengeances. Il dénonce les attitudes hypocrites, les silences affectés,

I'habileté perfide a exciter l'adversaire ou a piétiner le frére absent,

Comment ces fleurs empoisonnées peuvent-elles croitre en des coeurs si pieusement cul-
tivés? « Je suppose qu'un moine est toujours charitable. » Le moraliste scandalisé qui, de-
vant ces révélations crierait a I'ineflicacité ou a la malfaisance de cette culture, avouerait
qu’il ignore la capacité de contradiction pratique et détranges compromis dont est douée

la conscience humaine.

Ces vieux maitres sont bien proches de nous. Ils connaissent notre fond de misere. Ils
nous donnent déja le sermon passe-partout sur les accrocs a la charité qui doit avoir sa
place dans la retraite des dames de charité aussi bien que dans une retraite de religieuses.

Pensera-t-on que ces exemples sont encore pris dans le monde dévot? Ceux qui ne sont

172



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pas a la pratique d’une retraite annuelle seraient-ils plus soucieux du divin précepte? Si on
ne trouve pas aussi souvent chez eux cette tactique mesquine inspirée par le désir de dissi-
muler, nest-ce pas que les instincts égoistes nétant pas combattus, les atteintes a la charité
sétalent librement. Ne voit-on pas cette inconscience dans le peu de cas qui est ordinaire-
ment fait de la réputation des absents ? On ne pense pas a se reprocher une médisance, cela
nappartient guére en effet qua ceux qui sentendent souvent rappeler la défense « Ne jugez
pas! » Le penchant & condamner est si profondément enraciné, si communément encoura-
gé et légitimé qu’il faut comme antidote la prédiction du jugement qui sera sans appel : «

Le mal que vous avez fait a votre frére, vous en étes puni comme fait & moi-méme. »

La malice des inimitiés. Comme il n'y a donc rien quon doive préférer a I'amitié, il n'y
a rien aussi quon ne doive faire et souffrir, plutét que de se mettre en colere. Il fatit tout
mépriser, quelque utile ou nécessaire qu’il paraisse, pour éviter de tomber dans cette pas-
sion ; et aussi souffrir de bon coeur tout ce que nous regardons comme des maux, afin de
conserver inviolablement le bien de la charité et de la paix, parce qu’il n'y a rien, ni de plus

pernicieux que la colére, ni de plus précieux que la charité.

Car comme le démon séme des inimitiés entre les personnes faibles pour de petites com-
modités temporelles, il tache de méme de semer des sujets de désunion entre les personnes
spirituelles, par la diversité de leurs sentiments. Cest de cette contrariété dopinions que
naissent ensuite ces disputes que saint Paul condamne, et qui se terminent enfin par des
ruptures manifestes, par la malignité du démon qui ne pouvait voir sans envie une union
qui liait ensemble les freres et les amis. Cest ce que nous marque cette excellente parole du
Sage : « Les contentions excitent la haine, et 'amitié protégera tous ceux qui ne disputent
point. » (Coll., XVI, 7, 8. P. L., 49, 1023.)

Un solitaire qui avait été fort offensé par un autre vint trouver l'abbé Sisoés, et apres lui
avoir conté loutrage qu’il avait regu, lui dit : « Mon pere, je suis résolu de men venger. » Le
saint vieillard le pria de laisser la vengeance a Dieu. Mais ce solitaire continuant a protester
qu’il se vengerait hautement, ce saint homme lui dit : « Puisque vous étes si résolu, au moins
prions Dieu. » Et alors se levant il commenca de prier tout haut en cette sorte : « Mon Dieu,
il nest besoin que vous preniez soin de nos intéréts, et soyiez notre protecteur puisque ce
frére soutient que nous pouvons et devons nous venger nous-mémes. » Ce solitaire fut si

touché de ces paroles, quaussitot il se jeta a ses pieds, lui demanda pardon, et lui promit

173



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de ne vouloir jamais de mal a celui contre lequel il avait été si en colere. (Pélage, XIII, 10. P.
G.,73,971.)

Un anachorete qui nourrit en son ame le souvenir des injures, est dans sa cellule comme
un aspic est dans son trou, portant tout avec soi, comme le serpent, le venin mortel dont il
est rempli. (Clim., IX, 13. P. G., 88, 844.)

Et parce que souvent nous méprisons nos freres, lorsque nous les avons offensés ou aft-
ligés en disant qu’il n’y a point de notre faute, et que nous ne leur avons fait aucun mal,
ce divin médecin de nos ames qui connait parfaitement le fond de nos coeurs, voulant ar-
racher de nous jusquaux moindres racines de la colére, ne nous oblige pas seulement de
pardonner a nos fréres, et de nous réconcilier avec eux lorsqu’ils nous ont offensés, sans
conserver le moindre souvenir de I'injure qu’ils nous ont faite; mais il veut encore et nous
commande également que s’ils ont quelque chose contre nous, soit qu’ils aient raison ou
qu’ils ne l'aient pas, nous laissions notre présent au pied de l'autel, cest-a-dire que nous sus-
pendions notre priere, que nous pensions auparavant a les satisfaire, et quapres les avoir
apaisés, nous allions ensuite offrir & Dieu des sacrifices purs et sans tache. Car Dieu ne
prend point plaisir au culte que nous lui rendons, et il ne peut avoir notre service, agréable,
lorsqu’il perd dans notre frere par la tristesse que nous lui causons, ce qu’il pourrait gagner
dans nous. Il fait une perte qui lui est égale dans la perte de I'un des deux quel qu’il soit;
parce quétant le Seigneur de tous, il a la méme soif du salut de tous. Cest pourquoi lorsque
notre frére a quelque chose contre nous, notre priere ne laisse pas détre aussi inefficace, et
détre autant rejetée de Dieu, que si nous-mémes conservions contre lui dans notre coeur
des sentiments d’indignation et de haine. (Inst., VIII, 13. P. L., 49, 342.)

Aveuglés par la haine. Divers moyens dont usent les freéres en colere pour rassurer leur

conscience.

Ilusions de ceux qui réservent leur indulgence aux personnes avec qui la communauté de
vie ne les met pas en contact, de ceux qui gardent le silence mais entretiennent leur irrita-

tion, de ceux qui boudent comme des enfants et qui par colére simposent des abstinences.

Mais avec quelles larmes devrait-on pleurer cet abus, ot nous voyons tomber quelques
religieux, qui ayant été piqués des discours de quelquun de leurs fréres, lorsque quelque

personne sage les conjure de sadoucir, en leur représentant que la loi de Dieu défend de

174



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

se facher contre son frére, répondent a toutes ces remontrances que si un paien, ou une
personne du monde leur avait fait ce tort, ou leur avait dit cette parole, ils l'auraient di
supporter, mais qu'il n'y a pas moyen de souffrir son frere, lorsqu’il tombe dans un si grand
péché, ou qu’il dit des injures si atroces. Quoi donc ! Ne doit-on avoir de la patience que

pour les infideles et les sacriléges, et ne doit-on pas la témoigner envers tous?

Mais il nest pas bien étrange que 'imagination fausse dont ces personnes sont prévenues,
les aveugle tellement, qu’ils ne voient pas méme que le terme dont sest servi le Fils de Dieu,
est entierement contraire a ce qu’ils soutiennent? Car il ne dit pas : « Quiconque se fachera
contre un étranger sera coupable de jugement », ce qui peut-étre aurait pu selon leur pensée,
excepter nos freres, et ceux qui font profession de la méme foi et de la méme vie que nous;
mais il dit en termes expres : « Celui qui se fache contre son frére sera coupable de jugement.
» Quoique nous devions donc, selon la régle de la vérité, regarder tous les hommes comme
nos fréres, néanmoins le Sauveur marque en ce lieu par le nom de frére plutot celui qui est

chrétien et qui vit comme nous, qu'un paien et un infidele. (Coll., XVI, 17. P. L. 49, 1031.)

Mais quel autre abus est-ce, que de nous croire quelquefois bien patients, parce que nous
dédaignons de répondre a nos fréres qui nous irritent, pendant que nous aigrissons tel-
lement leur colére par un silence aigre et affecté, ou par des gestes de mépris et de raille-
rie, que ce langage muet les aigrit infiniment plus, que n'auraient fait tes paroles les plus
sanglantes. Nous nous croyons innocents alors, et nome pensons nétre pas coupables de-
vant Dieu, parce qu’il nest rien sorti de notre bouche, qui nous peut faire condamner des
hommes. Mais dans le discernement des péchés, Dieu n'agit-il égard quaux paroles, et ne
discerne-t-il pas encore davantage la volonté? Est-ce l'action seule qu’il condamne; ou le
dessein et I'intention du coeur? Et nexaminera-t-il dans son jugement que la chaleur et
lemportement des paroles, et non tette colére superbe qui se cache souvent sous le voile du
silence? Ce nest pas tant loffense qui a donné lieu a la colére de son frére, que I'intention
que lon a eue en l'irritant, qui est détestable devant Dieu. Cest pourquoi il ne considérera
pas tant en son jugement lauteur de cette querelle, que celui qui y a mis le feu ensuite et

qui l'a allumée et entretenue par sa faute.

Il ne faut pas tant considérer dans ceux qui pechent la manieére dont la faute sest faite, que

laffection qu’ils ont au péché. Quelle différence y a-t-il devant Dieu entre tuer son frére d'un
bY4 /4 . b LY \ . e .

coup dépée, ou lui causer la mort d’'une autre maniére plus secrete; puisqu’il est toujours

certain qu’il l'aura tué, ou par violence ou par artifice? Suffirait-il pour étre innocent, de

navoir pas poussé un aveugle dans le précipice, puisquon est également coupable de sa

mort, si on néglige volontairement de len retirer, lorsqu’il s’y jette de lui-méme? Nest-on

175



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

criminel que quand on étrangle un homme de ses propres mains; et celui qui lui a préparé
la corde, ou qui ne la lui a pas retirée lorsqu’il le pouvait, nest-il pas aussi complice de cet

homicide?

Il ne nous sert donc de rien de nous taire durant la colere de notre frere, si nous ne nous
imposons cette loi, qu'afin de faire par notre silence, ce que nous aurions fait par les pa-
roles les plus outrageuses, si nous affectons durant ce silence de faire quelques gestes, qui
redoublent la mauvaise humeur de celui que nous devions tacher de guérir, et si nous pré-
tendons alors détre loués comme de modestie et de retenue, ce qui ne sert qua redoubler
notre crime, puisque nous voulons tirer de I'avantage et de la gloire de la perte méme de
notre frere, dont nous sommes cause. Ce -silence alors est également mortel et a notre frere
et a nous-mémes; puisqu’il ne sert qua allumer davantage la colére de son coeur, et qu’il
ne permet pas quelle séteigne dans le notre. (Coll., XVI, 18. P. L., 49, 1032.)

Il y a encore une autre sorte de tristesse qui est si détestable, que je nen parlerais pas,
si je ne savais qu’il y a des solitaires qui y sont sujets, et qui se trouvant quelquefois en
mauvaise humeur ou en colére, sabstiennent de manger, avec une opiniatreté invincible.
Nous voyons et nous ne le pouvons voir sans rougir, que des freres qui, lorsqu’ils sont en
paix, ne peuvent attendre plus tard & manger que jusqua sexte, ou au plus jusqu’a none,
passent néanmoins sans peine quand ils sont fachés, deux jours de suite sans manger, parce
quialors ils supportent aisément le défaut de la nourriture en se nourrissant, et comme en
se sotilant de la colere. Ainsi jetinant alors, non pour obtenir de Dieu la guérison de leurs
défauts et 'humiliation de leur coeur, mais par un orgueil et une opiniatreté diabolique,
leur jetine devient une impiété et un sacrilege. Ils noffrent plus en cet état leurs sacrifices
a Dieu, mais au démon; et ils tombent dans ce reproche que Moise faisait aux Juifs « Ils
ont sacrifié aux démons et non a Dieu, ils ont adoré des dieux qu’ils ne connaissaient pas.
» (Coll,, XVT, 19. P. L., 49, 1034.)

Larancune. Jen ai vu d’autres qui par une dissimulation pernicieuse, faisaient semblant
de souflrir avec patience ce qui les fachait, et qui gravaient d’autant plus au dedans de leur
coeur le souvenir de cette injure, qu'ils en étouffaient au dehors par leur silence tous les
témoignages de ressentiment. Ceux-la mont paru encore plus malheureux que ceux qui
semportent de fureur, comme ayant terni et effacé la blancheur et la simplicité de la co-
lombe par 'humeur noire et trompeuse de ce serpent, dont nous devons nous garder avec
un pareil soin que du démon de I'impureté, parce qu’il a comme cet autre, I'inclination de

la nature qui le favorise, et qui travaille avec lui.

Jen ai vu de si transportés de colere, que méme ils ne voulaient point manger, et qui par

176



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

cette abstinence indiscrete et déraisonnable ajoutaient un nouveau mal a leur premier mal,
et un nouveau poison au premier poison. Comme au contraire jen ai vu d'autres qui prenant
leur colére pour une occasion juste et raisonnable de manger avec exces, déchargeaient
toute leur fureur sur les viandes, et tombaient ainsi d'une fosse dans un précipice. Mais
jen ai vu de plus sages, qui comme de bons médecins faisant un mélange salutaire de ces
deux choses si opposées gardaient le mi-lieu entre les deux extrémités, et se servaient tres
utilement pour adoucir leur colere de, la satisfaction qu’ils accordaient a leur corps par une
nourriture médiocre et tempérée. (Clim., VIII, 16, 17. P. G., 88, 830.)

Contre les mauvais jugements Ne jugez pas! La réputation du prochain est protégée
par des défenses et des menaces. Certaines sévérités de nos maitres peuvent étonner. On

noserait cependant les attribuer a lexaltation ou au scrupule.

Apprenons a ne pas les trouver excessives. Cest le méme désir de perfection qui produit
cette délicatesse extréme a Iégard des droits du prochain, et qui exige un compte rigoureux

des offenses envers le Créateur.

Un saint vieillard disait : « Quoique vous soyez chaste, ne jugez pas pour cela celui qui
a commis un péché d’'impureté, afin de ne point contrevenir a la loi aussi bien que lui,
puisque le méme qui nous a défendu de commettre une impureté, nous défend aussi de
juger. » (Pélage, V, 10. P. L., 73, 911.)

Labbé Hypérique disait : « Il vaut mieux manger de la chair et boire du vin que de dévorer
son prochain en déchirant sa réputation. Car comme le serpent par ses paroles empoison-
nées chassa Eve du Paradis terrestre, de mére celui qui médit de son prochain, perd non
seulement son 4me, mais aussi 'ame de la personne qui [écoute. » (Ruffin, 134. P. L., 73,
786.)

Le feu nest pas plus contraire a leau que ces jugements téméraires le sont a lesprit de
la pénitence. Et quand vous verriez une personne tomber en faute a I'heure méme de la
mort, ne la condamnez pas pour cela, puisque le jugement de Dieu est caché aux hommes.
Quelques-uns étant tombés publiquement en de grands péchés se releverent depuis en se-
cret par des actions de vertu beaucoup plus grandes que navaient été leurs crimes. Et ainsi
ceux qui aimaient a médire des autres furent trompés, sétant attachés a la seule fumée, que

les actions scandaleuses de ces personnes avaient répandue aux yeux du monde, et nayant

177



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pas vu la lumiere secrete et divine dont le Soleil invisible avait depuis. éclairé leurs coeurs.
(Clim,, X, 8. P. G, 88, 848.)

Dans un monastére se trouvaient deux freres de grande vertu qui avaient mérité de re-
connaitre chacun la grace présente dans le coeur de l'autre. Il arriva qu'un certain vendredi
I'un des deux sortit et vit quelqu’un qui mangeait; et il lui dit : « Comment, tu manges a
cette heure un jour de vendredi ! » Le lendemain on célébrait la messe, comme cest la cou-
tume le samedi, le frere de ce solitaire 'ayant regardé fut tout attristé de ne plus voir en lui
le signe de la grace divine. Layant vu ensuite dans sa cellule il lui dit : « Qu'as-tu donc fait
que je ne reconnais plus en toi la présence de la grace? » Il lui répondit : « Mais ni dans
mes actions ni dans mes pensées, je ne trouve de péché. » Le frere I'interrogeant lui dit : «
Naurais-tu pas dit de parole désagréable ? » Alors le souvenir lui revint et il avoua : « Oui,
hier, ayant vu quelqu'un manger, je lui ai dit : « Tu manges a cette heure et un vendredi !
» Voila mon péché. Mais faisons pénitence pendant deux semaines et prions Dieu de me
pardonner. » Ainsi firent-ils et au bout de deux semaines 'ami du moine coupable vit de
nouveau la grace qui était en lui, et ils rendirent graces a Dieu qui seul est bon. (Pélage, IX,
12.P. L., 73,911.)

Lindulgence. Remedes au penchant universel a juger en mauvaise part : Considérer

d’une part ses propres défauts, de lautre les qualités du prochain.

Un solitaire disant a saint Poemen : « Mon pére, comment peut-on sempécher de parler
au désavantage de son prochain? » Il lui répondit : « Il faut toujours avoir devant nos yeux
le portrait de notre prochain, et le notre. Que si nous regardons attentivement le notre et
en considérons bien les défauts, alors nous ferons cas de celui de notre prochain. Mais si
au contraire nous estimons le notre, nous mépriserons le sien. Ainsi pour ne parler jamais

mal d’autrui, il faut nous reprendre toujours nous-mémes. » (Ruftin, 133. P. L., 73, 786.)

Les Péres de Scété tenaient une réunion au sujet d'un frere coupable. Labbé Pior gardait
le silence. Puis il sortit, ayant rempli un sac de sable il le portait sur ses épaules, et ayant
mis du sable dans un petit panier il le portait devant lui. Les Péres lui ayant demandé ce
que cela voulait dire : « Le sac ce sont mes péchés; comme ils sont en nombre je les mets
sur mon dos pour ne pas avoir a me lamenter et a pleurer sur eux; ce peu de sable dans
le panier voila les péchés de ce frere, ils sont sous mes yeux et je les considére pour juger

le frére; je devrais plutét mettre mes péchés par devant, penser a eux et prier Dieu de me

178



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pardonner. » Les fréres l'ayant entendu dirent : « Cest le chemin que nous devons tenir si

nous voulons nous sauver. » ( Ruffin, 136. P. L., 73, 786.)

Un homme se trouve la nuit dans quelque endroit d'une ville, je ne parle pas d'un moine,
mais de quelque habitant. Trois autres passent aupres de lui, 'un pense qu’il attend quel-
qu’un afin daller ensemble commettre une action impudique ; un autre croit qu’il est pour
voler; et . le troisieme s'imagine quun de ses amis ou de ses voisins lui a donné rendez-
vous pour aller de compagnie a Iéglise y prier Dieu. Vous voyez, mes freres, que ces trois
personnes ont vu ce méme homme dans un méme lieu, et cependant quelles ont formé
sur lui des pensées fort différentes, Chacun en a jugé selon sa disposition particuliére. Car
comme les corps mélancoliques et cacochymes tournent la nourriture qu’ils prennent dans
I’humeur a laquelle ils abondent, quoique cette nourriture soit bonne, et quelle ne soit point
par elle-méme la cause de ce déréglement, et que ce soit seulement I'intempérie naturelle
qui la corrompt, et qui la change, ainsi les &mes qui out des habitudes vicieuses se font des
blessures de toutes les choses quelles rencontrent, quoiquelles aient de la bonté, et quelles
pussent leur étre utiles. Mélez par exemple, un peu d’'absinthe dans un vaisseau rempli de
miel, il ne manquera pas de lui communiquer toute son amertume. De méme pour peu
que nous ayons de malignité, nous gatons le bien qui peut se trouver dans notre prochain,

le regardant et en jugeant selon la mauvaise disposition ot nous sommes.

Ceux qui ont une habitude de vertu sont semblables aux personnes qui ont un corps bien
disposé, qui mangeant des choses capables de leur nuire, les changent par la bonté de leur
tempérament en une nourriture saine, qui contribue a la conservation de leur santé ; ainsi

une viande mauvaise ne leur fait aucun mal, (Dorothée, XVI. P. G., 88, 1798.)

V. — Les Saintes Amitiés.

Nous entendons bien le sens de ce mot de charité, nous admirons ce qu’il résume de bi-
enfaits et de dévouements héroiques. Mais nous avons I'idée d’'un autre sentiment, d’'une
affection qui sadresse a I'intime d’'une ame. Le coeur qui cherche en tous le Dieu jaloux,
comment satisfera-t-il ce désir d'un autre coeur détre aimé pour lui-méme? « Ce parent,
cet ami doit-il écarter toute considération personnelle, la pensée de ce qu'il a fait pour moi,
de ce que je suis pour lui? Il me blessera en m’assurant de sa charité, cest damitié que jai

besoin. »

Labbé Joseph néprouve aucun embarras a reconnaitre la légitimité de ce désir. Le satis-

faire cest pratiquer la grande vertu a un degré supérieur.

On ne trouve pas chez les Peres l'insistance a prémunir contre les amitiés particulieres

179



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

commune chez les spirituels du XVIIIe siecle.

Saint Francois de Sales pourrait sappuyer sur Cassien quand il invoque l'autorité des an-
ciens : « Saint Thomas, comme tous les bons philosophes, confesse que 'amitié est une
vertu : or il parle de 'amitié particuliére; puisque, comme il le dit, la parfaite amitié ne peut

sétendre a beaucoup de personnes. »

Dorothée éclaire ce probleme des affections entre des d&mes qui cherchent Dieu seul par
la comparaison du cercle, oli les rayons en se rapprochant du centre se rapprochent les uns

des autres.

Reconnaissons cependant que la philosophie et les analyses de nos auteurs ne nous sa-
tisfont pas pleinement. Ils nous génent parfois en rappelant la nécessité détre rompu a
Pabnégation pour pratiquer l'amitié. Ils paraitraient oublier que la force du sentiment ne

sarréte pas a considérer les sacrifices quexige le bien d’un ami.

Clest quand l'idée de philosopher et de moraliser est loin de leur esprit qu’ils donnent de

touchants témoignages de l'amitié dont sont capables les plus désireux de détachement.

Si les arguments et les explications des Peres ne nous satisfont pas pleinement, s’ils ne
nous ont pas donné la théologie de l'amitié, ils ne nous laissent aucun doute sur la solution

pratique du probléme.

Cassien en appliquant a son amitié pour Germain les termes dont se servait Grégoire de
Nazianze parlant de ses relations avec Basile : « On disait que nous étions une 4me en deux

corps », nous donne la justification des amitiés saintes.

Pamitié est une vertu. Le chrétien étend sa charité a tous ceux que le Christ a voulu
sauver. Cependant il est des personnes que la Providence unit par les liens plus intimes,
membres d'une méme famille, 4ame rapprochées par les ressemblances des tempéraments,

par, la communauté d’intéréts, par un « je ne sais quoi ».

On peut rendre a tout le monde des effets de cette charité dont le bienheureux Apotre dit
: « Pendant que nous en avons le temps, pratiquons le bien envers tous et particulierement

envers les fréres dans la foi. »

Eton est tellement redevable de cette charité envers tout le monde quon la doit méme a ses
ennemis, a qui Jésus-Christ veut que nous la rendions. Mais pour cette charité d’affection,
quon appelle 'amitié, on ne la rend qua peu de personnes et seulement a celles qui sont
liées avec nous par un rapport de moeurs et de vertus. Ce nest pas que cette affection ne se

divise encore en plusieurs degrés...

Nous le voyons dans le patriarche Jacob, qui aimant ses douze enfants avec une tendresse

vraiment paternelle, sentait néanmoins une inclination particuliere pour Joseph : « Ses fre-

180



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

res, dit de lui I'Ecriture, lui portaient envie parce que sou pére I'aimait. n Non pas que cet
homme si juste et qui était pere, netit beaucoup d'affection pour ses autres fils, mais parce
que son coeur se répandait avec plus de tendresse sur celui qu'il savait devoir étre la figure

du Sauveur.

Clest ce qui est marqué aussi de saint Jean. Cétait le disciple que Jésus aimait, quoique
Jésus aiméit en méme temps ses autres apotres d’'une affection tres particuliére, comme
I'Evangile lexprime en disant : « Aimez-vous les uns les autres comme je vous ai aimés. »
Et au méme endroit : « Ayant aimé les siens qui étaient dans le monde, il les aima jusqua la
fin. » Cest pourquoi cette affection particuliére de Jésus-Christ pour saint Jean ne marquait
pas qu’il aimat faiblement les autres, mais qu’il aimait plus ardemment celui que le don de

la virginité et la pureté d’'un corps chaste rendaient plus aimable.

Car la charité vraiment réglée est celle qui nayant daversion pour personne, en aime
néanmoins quelques-uns plus particulierement, a cause de lexcellence de leur vertu et de
leurs mérites et qui ressentant une affection générale pour tout le monde, se réserve un petit
nombre de personnes choisies, pour les aimer avec une plus grande effusion de coeur et fait
encore dans ce petit nombre choisi un second choix, par lequel elle sen réserve quelques-
uns qui tiennent le premier rang dans son amour et dans son coeur. (Coll., XXI, 14. P. L.,
49, 1028.)

I1'y a plusieurs sortes d'amitiés qui lient diversement les hommes ensemble par une chai-
ne damour. Quelquefois la recommandation quon nous a faite d’'une personne, nous ayant
d’abord donné sa connaissance, nous lie aprés avec elle d'une maniere tres intime. Quelque-
fois lengagement dans les mémes affaires et la société dans un méme commerce humain et
civil, font contracter ensuite une amitié tres étroite. Quelquefois la profession des mémes
arts, et les mémes emplois de guerre ou de paix, ont été la premiere cause d’une union tres
particuliére, jusque-1a que ceux qui dans les foréts et les montagnes, ne se plaisent quia vo-
ler et répandre le sang humain, ne laissent pas d'aimer avec tendresse les compagnons de

leur cruauté et de leur crime.

Il y a encore une autre sorte damitié qui vient de I'instinct de la nature, et de cette loi
naturelle, qui fait que nous aimons nos concitoyens, nos femmes, nos parents, nos freres
et nos enfants, et les préférons aux autres; et cette loi ne se borne pas aux hommes, mais
sétend aux bétes et aux oiseaux. Car ils aiment leurs petits avec tant d'ardeur, que souvent
pour les conserver et les défendre, ils nappréhendent pas de sexposer aux périls et a la mort.
Enfin ces bétes horribles, ces serpents pleins de venin, ces dragons volants, ces crocodiles et

ces basilics, qui tuent méme de leur vue, et ces autres monstres semblables que leur cruauté

181



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

et leur poison mortel séparent du reste de la terre, gardent néanmoins la paix entre eux, et
respectent en quelque sorte cette liaison du sang et de la nature. Mais comme toutes ces
amitiés sont communes aux bons et aux méchants, aux hommes et aux bétes, il est certain
aussi quelles ne peuvent pas toujours durer. Elles sont souvent désunies par la séparation
des lieux, par loubli et la longueur des temps, par la diversité des occupations et des affaires.
Et comme cette liaison nétait née que de la naissance et de la nature, ou de la société d'un
gain, ou d’un plaisir, aussi le moindre accident suffit pour la rompre. (Coll., XVI, 2. P. L.,
49,1012.)

Ce qui prouve et entretient Pamitié. Les degrés de 'amitié. Les premiers fondements
d’une véritable amitié¢ consistent dans le mépris des biens du monde, et de tout ce quon y
possede. Car ce serait une grande injustice, et une impiété méme, si aprés avoir renoncé a
la vanité du siecle, on préférait quelque petit meuble qui nous en resterait, a l'amitié de nos

freres, qui nous doit étre si précieuse.

Le second degré, de renoncer entiérement a sa volonté propre, de peur quen sestimant

trop sage ou trop éclairé, on aime mieux suivre ses sentiments que ceux de son ami.

Le troisiéme, est de savoir sacrifier au bien de la charité et de la paix, tout ce que lon
croirait étre utile et méme nécessaire. En quatrieme lieu, il faut étre bien persuadé quil n'y
a jamais aucun sujet ni juste ni déraisonnable, pour lequel il soit permis de se mettre en

coleére.

En cinquieme lieu, il faut tacher de remédier a la mauvaise humeur et a la colére que notre
frere a congue contre nous sans sujet, et I'adoucir avec autant de soins que nous ferions la
nodtre propre; car si nous ne nous hatons de la chasser de son 4me, elle peut nous étre aussi

pernicieuse, que si nous étions nous-mémes transportés envers les autres.

Enfin le dernier degré, qui est aussi la ruine la plus assurée de tous les autres vices, est de
croire a chaque jour quon doit mourir avant qu’il se passe. Cette pensée nous empéchera
non seulement d’avoir en nous aucune aigreur contre personne, mais réprimera méme tous
les mouvements des vices et de la concupiscence. Quiconque observera exactement ces six
regles, ne pourra ni ressentir en lui 'amertume de la colére, ou la chaleur des disputes, ni
en donner le moindre sujet aux autres. Mais des lors quon cessera de les garder, et que
cet esprit ennemi de la charité aura insensiblement répandu dans le coeur le venin d’'une
aversion secrete, lamitié se refroidira peu a peu par de petites disputes et dégénérera enfin

dans une rupture et une division manifeste.

Car en quoi celui qui marche dans le chemin que nous venons de tracer, se pourrait-
il trouver en différend avec son ami, puisqu’il coupe la racine de toutes les disputes, qui
ne naissent dordinaire que de petits sujets, en renongant a tout, et ne possédant rien en

propre, pour pratiquer ce qui se lit,dans les Actes, de 'union des premiers fidéles : « Toute

182



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

la multitude de ceux qui croyaient, dit saint Luc, navaient qu'un coeur et qu'une dme, et
personne dentre eux ne disait étre a lui rien de ce qu’il possédait, mais toutes choses leur

étaient communes. »

De plus, quel sujet de discorde pourra donner celui qui sassujettissant en tout, non a
sa volonté, mais a celle de son frére, sera un imitateur de Jésus-Christ, qui parlant en la
personne de ’homme dont il sétait revétu, dit : « Je ne suis pas venu faire ma volonté, mais

la volonté de celui qui m’a envoyé? »

A quelle contestation pourra étre sujet celui regle ses propres lumiéres par les sentiments
de son ami; qui ne Ies croit que lorsque son ami les approuve, et qui accomplit ainsi par
I’humilité de son coeur cette parole de I'Evangile : « Néanmoins qu’il soit fait comme vous

le voudrez, et non pas comme je le veux? »

Comment celui-la pourra-t-il causer la moindre tristesse a son frere, qui croira qu'il n'y
a rien de plus précieux que la paix ? Et qui se souvient de cette parole de Jésus-Christ : «
Clest en cela que lon connaitra que vous étes mes disciples, si vous avez de 'amour les uns
pour les autres », par laquelle Jésus-Christ nous donne comme une marque particuliere

pour reconnaitre ses brebis en ce monde, et les discerner des autres ?

Qui pourrait encore étre susceptible de quelque aigreur contre son frére, ou lui donner
sujet de se facher, lorsqu’il est trés convaincu, que la colére qui est de soi si pernicieuse
et si détestable, ne peut avoir de cause qui soit juste, et qu’il sait qu’il peut aussi peu prier
quand son frére est en colére contre lui, que §’il était lui-méme en colere contre son frere ;
car il se souvient avec frayeur de cette parole de Jésus-Christ : « Si vous oftrez votre présent
a l'autel, et que vous vous souveniez que votre frére a quelque chose contre vous ; laissez
la votre présent devant l'autel, et allez vous réconcilier avec votre frére, et vous viendrez
ensuite offrir votre présent. » Il ne vous servira de rien de l'assurer que, pour vous, vous
nétes point en colere contre votre frére, et de croire que vous avez accompli le commande-
ment de 'Apotre « Que le soleil ne se couche point sur votre colére, et celui qui se met en
colére contre son frére sera coupable de jugement », si en méme temps vous négligez avec
une dureté inflexible de remédier a la colére de votre frére que vous auriez pu apaiser par
votre douceur. Car vous serez également puni, comme coupable de désobéissance au com-
mandement de Dieu. Celui qui vous a commandé de ne vous point mettre en colére contre
votre frére, vous a commandé aussi de ne point négliger celle ou votre frére peut tomber.
Il est indifférent a légard de Dieu, qui veut que tous les hommes soient sauvés, si cest vous
ou un autre que vous perdez. Il fait une perte égale ; si votre 4me ou celle de votre frére se

perd, comme le démon fait un gain égal, s’il gagne votre ame, ou celle de votre frere.

Enfin, comment celui-la pourrait-il avoir la moindre mauvaise humeur contre son frere,

qui croit mourir tous les jours, ou plutdt a tous les moments? (Coll., XVI, 6. P. L., 49, 1021.)

183



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

A proportion que la charité nous rapproche de Dieu, elle nous unit a notre prochain.

Que pensez-vous que soient les monastéres; sinon un méme corps, dont les fréres sont les
parties et les membres ? Ceux qui exercent les charges et qui en ont les emplois principaux,
en sont la téte, ceux qui veillent pour la direction des autres en sont les yeux, ceux qui sont
appliqués a la parole en sont la bouche, les oreilles sont ceux qui écoutent, les mains ceux
qui exécutent les commissions et les ordres. Si vous étes la téte, gouvernez ; si vous étes les
yeux, veillez; si vous étes la bouche, parlez et rendez-vous utile par I'instruction; si vous étes
loreille, obéissez; si vous étes la main, travaillez; si vous étes le pied, servez et que chacun
rende au corps son assistance et son service, autant qu’il est capable et essayez de vous
entr’aider les uns les autres, soit en apprenant a vos freres les vérités divines et en mettant
la parole de Dieu dans leurs coeurs, soit en les consolant dans le temps des tentations, soit
en leur donnant la main pour les secourir dans leurs travaux, en sorte que chacun sefforce
autant qu’il lui sera possible, de sunir avec son frére car on s'unit a Dieu autant quon s’unit

a son frere.

Je vous dirai a ce sujet un exemple tiré de nos saints Peéres, afin que vous connaissiez
mieux la force de ce que je viens de vous dire. Supposé qu’il y ait un cercle marqué sur la
terre, cest-a-dire une ligne tirée en rond a lentour d’un point qui sappelle un centre (car
a proprement parler, on appelle un centre le milieu d’un cercle). Soyez attentifs a ce que
je vous dis. Imaginez-vous que ce cercle est le monde, que le milieu de ce cercle est Dieu
et que toutes les lignes droites tirées du cercle (ou de la circonférence) au centre, sont les

voies et les conduites des hommes.

Ainsi dautant plus que les saints rentrent dans le dedans du cercle par le désir quils ont de
sapprocher du centre, ils sapprochent de Dieu et a proportion qu’ils approchent de Dieu,
ils sunissent et sapprochent les uns des autres et dautant plus qu’ils sapprochent les uns

des autres, ils sapprochent de Dieu.

Il en est de méme de la séparation : d’autant plus quon séloigne du centre, cest-a-dire de
Dieu, et quoon se tire vers la circonférence du cercle, il est évident quon séloigne et quon se
sépare les uns des autres et que d'autant plus quon séloigne les uns des autres on séloigne

aussi de Dieu.

Voila quelle est la puissance et lordre de la charité. Plus nous sommes au dehors, cest-
a-dire attachés aux créatures, moins nous aimons Dieu et plus nous sommes éloignés de
notre prochain; et & proportion que nous aimons Dieu et que nous nous approchons de lui
par la charité, nous nous approchons aussi de notre prochain et nous nous unissons a lui;
comme dautant plus que nous nous unissons a notre prochain, nous nous unissons a Dieu.
(Dorothée, VI. P. G, 88., 1695.)

184



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Cassien et Germain. Car depuis les premiers commencements de cette milice spirituelle
dont nous faisons profession, nous n'avons jamais pu nous séparer I'un de l'autre ni dans
le monastere ni dans le désert; et ceux qui savent dans quelle union nous vivons, ont dit
souvent de nous deux, que nous nétions quune ame en deux corps. (Coll, I, 1. P. L., 49,
483.)

Le bienheureux abbé Joseph qui est I'un de ces trois que jai marqués dans ma premiere
conférence, était d’'une trés noble famille, et des premiers d’une ville d’Egypte quon appelle
Thmuis. Il savait parfaitement bien non seulement la langue d’Egypte, mais encore la grec-
que, et lorsqu'’il parlait avec des personnes, qui comme nous navaient aucune connaissance
du langage égyptien, il n'avait pas besoin de truchement, mais il sexprimait parfaitement
bien lui-méme en parlant grec. Ce saint abbé ayant reconnu que nous désirions de lui avec
passion quelque entretien spirituel, il nous demanda premiérement si nous étions freres.
Et lorsqu’il sut que nous nétions fréres que par lesprit, et non selon la chair, et que depuis
le commencement de notre conversion, nous avions toujours été inséparablement unis, so-
it dans le monastere, soit dans les pélerinages que nous avions tous deux entrepris, dans
le dessein de nous avancer dans la vie intérieure et spirituelle, il commenca son discours.
(Coll,, XV, 1. P. L., 49, 1011.)

Postumien visitant les moines d’Egypte, est pris d’un vif désir de recevoir son ami Sul-
pice, qu’il a laissé en Gaule. Nous étions ensemble dans ma cellule, moi et mon ami
Gallus, qui mest bien cher, soit en mémoire de Martin dont il a été le disciple, soit pour ses
qualités personnelles. Survint Postumien, a mon occasion revenu de I'Orient ou il habitait
depuis plus de trois ans qu’il avait quitté sa patrie. Jembrassai ce cher ami, je baisai ses
genoux, ses pieds; nous fimes, en pleurant de joie et tout hors de nous, un ou deux tours,
puis jetant a terre des cilices, nous nous assimes 'un a coté de l'autre. Postumien parla le
premier et les yeux fixés sur moi : « Jétais, dit-il, aux extrémités de 'Egypte, lorsque je vou-
lus revoir la mer. Un vaisseau de transport, chargé de marchandises pour Narbonne, allait
mettre a la voile. Or la nuit suivante, je crus voir en songe ta main qui mentrainait vers le
navire et me poussait a y monter. Dés que 'aube chassa les ténébres, je me levai du lieu ot
javais pris mon repos; javais lesprit tout préoccupé de mon songe et je fus soudainement
pris d’'un tel désir de te revoir que, sans hésiter, je membarquai, Trente jours apres jarrivai
a Marseille et dix jours apres, ici méme, tant mon amitié fut favorisée par une heureuse
navigation. Mais enfin, aprés avoir a cause de toi, traversé tant de mers, parcouru tant de
terres, laisse-moi maintenant te voir et tembrasser sans témoin. » « Moi aussi, répondis je,

durant ton séjour en Egypte, jétais toujours avec toi par Iame et la pensée, jour et nuit, je

185



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

songeais a toi et ton amour me possédait tout entier. » (Sulp. Sev., Dial., I. P. L., 20, 187.)

Exemple d’association amicale a I'épreuve de tous les accidents. Deux saints vieillards
qui demeuraient dans une méme cellule n'ayant jamais eu ensemble la moindre contestati-
on, il y en eut un qui dit : « Feignons d’avoir quelque, différend ainsi que les autres hommes
en ont. » Lautre répondit : « Je ne sais ce que cest quun diftérend. » Sur quoi le premier
répliqua : « Voila une brique que je mets entre nous deux : je dirai quelle est a moi, et vous

au contraire soutiendrez quelle est a vous; ainsi nous contesterons ensemble. »

Ils mirent donc cette brique au milieu deux; puis le premier disant : « Elle est a moi, »
le second répondit : « Je pense quelle mappartient. » — « Nullement, répartit le premier,
mais elle est a moi. » — « Si elle est a vous, répliqua le second, prenez-la donc. » Ainsi ils

se trouverent d'accord, et ne purent avoir aucune dispute. (Pélage, XVII, 22. P. L., 73, 977.)

Ceux dont 'amitié garde la tombe. Mais le désir de jouir du méme repos dans lequel
Siméon avait vécu auparavant l'ayant fait résoudre de sen aller au mont Sinai et cela ayant
été su, plusieurs excellents hommes qui embrassaient sa méme maniére de vivre le vinrent
aussitot trouver pour lui tenir compagnie. Apres avoir marché durant plusieurs jours, lors-
qu’ils furent arrivés dans les déserts de Sodome, ils apercurent dans un lieu creux les mains
d’'un homme élevées en haut, ce qui leur fit craindre d’abord que ce ne fit quelque artifice
du démon ; enfin lorsqu'aprés avoir beaucoup prié Dieu ils continuérent de voir toujours
la méme chose, ils sapprocherent de ce lieu ou ils virent une petite fosse semblable a une
taniére de renard, mais napercurent plus personne, ares que celui qui avait ainsi les mains

élevées vers le ciel, ayant entendu le bruit de leurs pas sétait retiré et sétait caché.

Alors le saint se penchant pour regarder dans cette fosse conjurait celui qui y était de se
vouloir montrer a eux, s’il était homme, et non un démon qui voulit par ses illusions et ses
impostures se moquer deux en leur faisant voir des fantomes. « Car, disait-il, nous sommes
«les solitaires amis du repos, qui errons dans ce désert, ot nous sommes entrés par le désir

‘aller adorer le Dieu de I'Univers sur la montagne du Sinai ou il se fit voir a son serviteur
Moise, et lui donna les deux tables de la Loi : non que nous croyons qu’il soit renfermé dans
aucun lieu, puisque lui-méme nous a dit par un prophete : « Je remplis le ciel et la terre », ni
que nous estimions que la terre et tous les hommes qui 'habitent ainsi que des sauterelles,
le puissent comprendre, mais parce que ceux qui aiment véritablement et avec ardeur, ne
désirent pas seulement voir ceux qu’ils aiment, mais se plaisent aussi dans les lieux ou ils

ont été et qui ont eu le bonheur de jouir de leur présence. »

Le saint ayant dit ces paroles et autres semblables, celui qui sétait caché dans cette fosse
vint a paraitre avec un regard assez sauvage, des cheveux pleins de crasse, un visage couvert

de rides, des autres parties de son corps toutes desséchées, et un méchant habit fait avec des

186



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

feuilles de palmiers et tout déchiré. Apres les avoir salués il leur demanda dou ils venaient et
ou ils allaient : a quoi lui ayant répondu, ils lui demandeérent aussi dou il était et ce qui l'avait
porté a choisir une telle sorte de vie. « J'avais, leur répliqua-t-il, le méme désir qui vous fait
entreprendre ce voyage, et pour compagnon de mon dessein un de mes amis dont tous les
sentiments étaient les miens. Et nous nous obligeames par serment, I'un envers l'autre, de
ne point nous séparer méme par la mort. Etant tombé malade en chemin, il rendit lesprit
en ce lieu-ci ; et moi pour ne pas manquer a mon serment je creusai la terre le mieux que je
pus, et lui ayant donné sépulture, je travaillai a faire une autre fosse pour moi-méme aupres
de la sienne, ou jattends, comme vous voyez, la fin de ma vie, en rendant & Dieu le méme
service et les mémes actions de graces que je lui rendais auparavant. » (Theod., 6. P. L., 74,
47.)

Les appels de 'au-dela a ceux qui ont survécu. Labbé Grégoire supérieur du monastere
de notre saint pére Théodose, nous dit : « Etant allé voir un jour le saint vieillard Sifine,
anachorete qui avait quitté son évéché pour I'amour de Jésus-Christ, et était venu demeu-
rer aupres du chateau de Bethabare a six milles du fleuve du Jourdain, apreés avoir frappé
longtemps a la porte, son disciple me vint ouvrir et me dit : « Mon Pére! le saint vieillard
étant malade a la mort, il a prié Dieu de ne le point retirer du monde jusquia ce qu’il stt
que vous fussiez de retour (car javais lait un voyage a Constantinople vers le tres pieux em-
pereur Tibére pour quelques besoins du monastére). M'ayant ainsi. parlé, il sen retourna
vers le saint vieillard pour lui faire savoir mon arrivée, et puis revint me trouver au bout
d’une heure, et me dit : « Montez, mon pére! » Nous montames et trouvimes que le saint
vieillard était expiré : ce qui me fit connaitre, qu'aussitot apres avoir appris que cétait moi
qui frappais a la porte, il avait rendu lesprit. Layant embrassé, tout mort qu'il était, il me
dit d’'une voix basse : « Mon pére, sois le bienvenu », puis se remit & dormir du sommeil
des justes. Ayant fait savoir sa mort a ceux des environs, et leur ayant mandé de venir pour
lenterrer, comme ils travaillaient a faire sa fosse, son disciple leur dit : « Ayez, je vous prie,
la charité de la faire plus large, afin quelle en puisse tenir deux. » Ce quiayant fait, il se mit
sur la natte de jonc, qui tenait lieu de linceul a ce saint homme, et rendit son ame a Dieu.
Tellement que nous en enterrames deux au lieu d’'un, ce fidele disciple nayant pu, méme

par la mort, étre séparé de son cher maitre. (Moschus, 22. P. L., 74, 166.)

Voici ce que rapporte un solitaire touchant les derniéres années de cette vie, Premiére-
ment, il dit que saint Jean Climaque apreés avoir gouverné quelque temps (qu’il ne marque
point) le monastere du Sinai résolut de le quitter, et de retourner dans sa chere solitude

qu’il avait prise depuis longtemps pour compagne et pour épouse. Ce qui montre combien

187



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ce grand saint était éloigné de toute ambition de dominer, et qu’il était accoutumé a étre
toujours comme ravi en Dieu par le don d’'une perpétuelle oraison, qu’il ne pouvait souf-
frir les occupations et les distractions de la charge de supérieur, qui blessaient son humilité

d’une part, et troublaient son recueillement de l'autre.

Cet historien ajoute quen quittant la supériorité il établit pour son successeur en sa place
un frére qu’il avait nommé Georges, qui était un solitaire de la méme montagne du Sinai.
Ce qui nous découvre encore un merveilleux amour de la solitude en saint Jean Climaque,
puisqu’il avait toujours vécu seul dans sa cellule jusqu’a ce que le solitaire nommé Moise le
forcat ale recevoir avec lui, et qu'il se tint toujours séparé de son propre frére, tant cette dme
était morte, non seulement au monde, mais a soi-méme, et détachée des plus naturelles et

des plus tendres affections.

Et ce détachement parait avoir été encore plus grand en ce que cet abbé Georges, son frere,
était un saint comme lui, et selon l'apparence son ainé. Car un historien grec qui vivait alors,
et qui a parlé des hommes illustres du Sinai, parle de Georges comme d’un anachorete qui
avait passé soixante et dix ans dans cette montagne qui montre qu’il pouvait étre encore
plus vieux que saint Jean Climaque. Et il en parle comme d’un prophete, ainsi que nous le

verrons ci-apres.

Lorsque saint Jean Climaque approcha des derniéres heures de la vie, son frére le vint
visiter, et lui dit tout fondant en larmes : « Quoi, mon frére, me laissez-vous ainsi apres
vous, sans secours et sans assistance ?J’avais demandé a Dieu que vous menvoyassiez a
lui avant que d’y aller vous-méme, parce que je ne puis pas gouverner cette sainte famille
sans vous. Et je suis aujourd’hui si malheureux de vous voir partir avant moi ! » A quoi le
saint répondit qu’il ne saffligeat point, et que s’il pouvait quelque chose pres de Dieu il ne le
laisserait pas un an dans le monde, mais l'attirerait a lui avant la fin de l'année. Ce qui arriva
ponctuellement. Car 'abbé Georges partit de ce monde dix mois apres, reconnaissant par
sa propre expérience, combien était grand le mérite de son frére devant Dieu, et combien
lamitié d’'un saint qui est dans le ciel peut servir a ceux qu’il a laissée sur la terre, pour les

faire entrer plus tot dans la jouissance de la méme gloire.

Mais il arriva une chose remarquable a cet abbé quatre mois depuis la mort de son frere.
Clest que Dieu léclaira de la lumiére de prophétie, et lui fit voir que le bienheureux Pierre,
patriarche de Jérusalem, et lui, partiraient du monde ensemble dans six mois : ce qu’il jugea
si certain qu’il en donna avis a ce patriarche, lequel mourut en ce méme temps aussi bien

que lui, selon que Dieu le lui avait révélé. (Introd. ad Clim. P. G,, 88, 610.)

VI. — Le monde au désert.

Aussi remarquable que le nombre des moines est la multiplicité de leurs relations avec

I'Egypte habitée et avec les autres parties du monde chrétien. Attirés par le récit des mer-

188



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

veilles qui transforment le désert, beaucoup viennent y fixer leur vie. Accourent en plus

grand nombre des pélerins, qui resteront engagés dans les soucis du monde.

Lhospitalité nest pas due seulement aux moines. Tous sont regus avec égards et avec joie,
on leur fait part des produits des jardins, on leur offre des provisions apportées des villes.
On leur distribue aussi des avis salutaires. La durée du séjour nest pas limitée, mais quand

il se prolonge, les hotes sont soumis a la régle du travail et on les initie a la vie spirituelle.

Les Peéres ne pouvaient pas étre indifférents aux nécessités de ceux qui étaient retenus

dans le siecle.

Le coeur de Pacdme ne supporte pas que si pres des monasteres, des bergers et des paysans
vivent dans I'idolatrie ou I'ignorance des saints mysteres. Il demande le secours du clergé,

fait batir une église, usurpe méme les fonctions de lecteur.

Plus extraordinaire est le z¢le de Sérapion Sindonite qui se vend a des comédiens pour

gagner leur ame et entreprend ensuite et sur terre et sur mer des voyages apostoliques.

Lascendant des moines dont la plupart nétaient pas dans les ordres nempéchait pas
I'humble et cordiale soumission aux évéques et au clergé. De savants historiens ont vou-
lu établir qu’il y avait opposition entre la hiérarchie de I'Eglise et les solitaires guidés par
le souftle de I'Esprit. Ces ingénieux systémes ne sappuient pas sur les vies des Peres. Quel
démenti ils recoivent des récits de la persécution arienne, des fuites dAthanase aupres de

ses amis du désert !

« Il est vraiment étonnant, est-il dit d’Antoine, que la faveur des princes se portat sur un
homme caché a lextrémité du monde connu. » Déja l'influence des solitaires semployait
au soulagement et a la défense des sujets des empereurs. Antoine écrit a Constantin de
considérer que Jésus-Christ est le seul roi véritable et éternel et que tous les princes doivent
avoir beaucoup de clémence et d’humanité, un tres grand soin de rendre justice et d’assister

les pauvres.

Jean de Lycopolis recoit des ambassadeurs de Théo-dose, leur prédit sa derniere victoire

et sa mort:qui va suivre de pres.

En Syrie, l'action aupres de la puissance civile est encore plus souvent signalée. Avant de se
soumettre a la pénitence imposée par Ambroise, Théodose avait regu les avertissements et
les reproches de Macédonien. Le souvenir des discours de l'ancien consulaire nempéche pas
d’admirer la hardiesse et la logique de cet hermite ignorant, descendu de la haute montagne

au secours des habitants d’Antioche.

Nous voyons aussi en Syrie plus souvent quen Egypte les foules attirées par la profusion

des faveurs miraculeuses répandues par les solitaires.

189



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La bienfaisante action du Stylite ne devrait-elle pas lui concilier les sympathies de ces ju-
ges qui promptement le condamnent sans appel, sur le simple énoncé des étranges tortures

auxquelles il se soumettait.

Nest-elle pas émouvante la priere de Théodoret écrite lorsque le Stylite est encore en vie,
au temps ou les prodiges de conversions se multiplient : « comparant les actes du saint a
une ruche de miel, je n'ai fait quen prendre une goutte au bout du doigt pour en faire gotter
la douceur a ceux qui liront ceci qu’il me fasse la grace de régler ma vie sur les préceptes de

I'Evangile ! »

De pareils apdtres n'avaient pas a parcourir I'univers : Romains, Grecs, Egyptiens, Juifs,

Bédouins venaient a eux.

Le zéle qu'ils apprécient est selon lesprit d’Ephrem qui, 13 ot avait échoué la controver-
se, convertissait par sa douceur. Le canon des vies du désert n'a retenu ni la sévérité de

Schnoudi®® au monastére blanc, ni ses violences contre les bourgades paiennes.

Un disciple de Macaire apostrophe:un prétre idolatre : « Ou cours tu ainsi, démon ? »

Macaire lui, s’incline devant I'idolatre et le convertit.

La cordiale hospitalité d'un moine gagne le coeur d'un manichéen. Cet autre pratique a
la lettre le conseil de tendre la joue pour recevoir un second souftlet. Voila les procédés de

apostolat des moines.

Lhospitalité de Nitrie d’aprés Ruffin et Pallade. Laccueil fait aux 4mes des visiteurs;
initiation a I'ascétisme. Nous vinmes ensuite en Nitrie, qui est éloignée d’Alexandrie
denviron quarante milles, et est le lieu le plus célebre d'entre tous les monastéres de 'Egypte.
Il tire son nom d’'un bourg qui en est fort proche, ot il y a tres grande abondance de salpétre.
Et je crois que la providence divine I'a ainsi permis; d'autant que l'on y devait laver un jour
les péchés des hommes, ainsi quon se sert du salpétre pour laver les taches des habits. Il y
a la environ cinquante diverses habitations qui sont toutes sous la conduite d’un seul pere.
Dans quelques-unes plusieurs solitaires demeurent ensemble, en d’autres ils sont en petit
nombre, et en d’autres ils sont seuls, Mais quoiqu’ils soient ainsi séparés, ils ne laissent pas

détre inséparables par la foi et par la charité qui les unit dans un méme esprit.

Aussitot que nous approchames, et qu’ils reconnurent que cétaient des freres étrangers,

d’abord comme si ¢ett été un essaim d’abeilles ils sortirent tous de leurs cellules, et avec

2Schnoudi, né vers 343, mort a 118 ans, gouverna au monastére blanc et au monastére rouge, prées d’Atripé
(aujourd’hui Sohag) 2.000 moines et 1.800 soeurs. Sa sévérité et 'intransigeance de son zele sont en con-
traste avec lesprit des monastéres pacomiens trés nombreux dans la méme région. Est-ce pour cela que
Pallade, qui a vécu non loin de Schnoudi, et nos autres auteurs grecs et latins ne donnent méme pas son

nom ?

190



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

une extréme gaieté vinrent en courant au-devant de nous, et la plupart deux nous appor-
térent du pain et des peaux de bouc pleines deau, selon ces paroles dont le prophéte use
par maniére de reproche : « Pourquoi nétes-vous pas allés au-devant des enfants d’Israél
avec du pain et de leau? » Ils nous meneérent ensuite a Iéglise en chantant des psaumes, et
puis nous laverent les pieds et les essuyerent avec des linges, comme pour nous soulager de
la lassitude que le travail du chemin nous avait causée, mais en effet pour attirer dans nos

ames une vigueur spirituelle par lexercice de la charité qu’ils exercaient envers nous.

Que dirais-je davantage de leur humanité, de leur charité, et du plaisir qu’ils prenaient a
nous témoigner leur affection par toutes sortes de devoirs et de services? Chacun sefforcait
comme a lenvi de nous mener dans sa cellule ; et ne se contentant pas de satisfaire a tous les
devoirs d’hospitalité, ils nous donnaient des instructions de '’humilité qu’ils pratiquaient
si parfaitement, et de la douceur desprit et de ces autres biens de I'ame qui sapprennent
parmi eux, ainsi que parmi des personnes retirées du monde, avec des graces différentes
a la vérité; mais avec une doctrine toujours la méme et toujours semblable. Nous n'avons
jamais vu en nul autre lieu, une si ardente charité; nous navons jamais vu en nul autre lieu,
la miséricorde sexercer avec tant de ferveur et de zéle; et nous n'avons jamais vu en nul
autre lieu, une si parfaite et si admirable hospitalité; nous navons jamais vu aussi une si
parfaite méditation, une si grande intelligence des divines Ecritures, ni de si continuelles
occupations dans la science des saints, cela allant jusqua un tel point, quil n'y a pas un
deux quon ne prit pour un Docteur, en ce qui est de la divine sagesse. (H. M., 21. P. L., 21,
435.)

Deux genres de vie. Il y avait deux fréres nommés Paése et Isaie, enfants d'un marchand
espagnol. Lorsque leur peére fut mort, ils divisérent ensemble leur bien, qui se trouva monter
a cinq mille écus sans les meubles et les esclaves. Ils délibérerent ensuite ce qu’ils feraient,
et se dirent 'un a lautre : « Mon frere, quelle sorte de vie embrasserons-nous? Si nous
continuons comme notre pére a fait, dexercer, le commerce, d’autres jouiront aprés notre
mort, et peut-étre durant notre vie nous tomberons entre les mains des voleurs ou ferons
naufrage. Embrassons donc plutdt la vie solitaire, afin de conserver le bien que notre pere
nous a laissé, et de ne pas perdre nos ames. » Ils demeurerent d'accord de ce dessein ; et ne se
rencontrerent pas toutefois dans tous les momes sentiments. Car, ayant partagé leur argent
et le reste de ce qu’ils avaient, ils résolurent bien I'un et l'autre de navoir pour but que de
plaire a Dieu, mais en diverses manieres. Lun, sans se rien réserver, donna tout ce qu’il avait
aux monasteres, aux églises et aux prisons; et, ayant appris un métier pour gagner sa vie,
il employait tout son temps au travail et a la priére. Lautre ne disposa de rien de son bien,
mais ayant bati un monastere et pris quelques autres solitaires pour y demeurer avec lui, il
exercait 'hospitalité envers tous ceux qui y venaient, assistait tous les malades, retenait tous

les vieillards, donnait a tous les pauvres, et le samedi et le dimanche dressait trois ou quatre

191



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

tables ou il recevait tous ceux qui étaient en nécessité. Apres que ces deux freres furent
morts, les autres solitaires parlaient diversement de la béatitude qu’ils possédaient comme
ayant vécu I'un et lautre dans une parfaite vertu. Mais la vie de celui qui ne sétait rien
réservé, plaisait davantage aux uns, et celle de celui qui avait distribué aux pauvres tout ce
qu’il avait, agréait davantage aux autres. Sur cette contestation, et sur les diverses louanges
qu’ils leur donnaient, ils sen allerent vers le bienheureux Pambon, et, apres l'avoir informé
du sujet de leur différend, le suppliérent de leur dire laquelle de ces deux maniéres de vivre
était la meilleure... « Ils sont tous deux parfaits devant Dieu puisque I'un a imité Abraham
dans la vertu d’hospitalité, et lautre le zéle du prophéte Elie pour se rendre agréable a Dieu.
» (Heracl., 2. P. L., 74, 263.)

Pratique du zéle apostolique. Pacome. Voyant que quelques pauvres gens des lieux
voisins qui passaient leur vie a paitre des troupeaux, ne participaient point aux sacrements
de Jésus-Christ, et étaient privés du bonheur dentendre I'Ecriture Sainte quon lit partout
solennellement le samedi et le dimanche, il fit résoudre a saint Aprion évéque de Tantyre,
de batir dans leur bourg qui était presque désert, une église ou ils pussent sassembler,
pour y étre rendus participants des divins mysteéres. Ce qui ayant été exécuté, et n'y ayant
point encore decclésiastiques ordonnés pour y faire loffice, ni de lecteurs, il venait dans
léglise accompagné de ses solitaires, a I'heure que -le peuple s’y était assemblé, et leur
lisait I'Ecriture Sainte. Ce qu’il continua toujours depuis, lorsque le prétre était absent, et
il Sacquittait avec tant de joie de cette charge, et avait les yeux du corps et de lesprit si
attentifs a ce qu’il lisait, qu’il paraissait plutét un ange qu'un homme. Plusieurs touchés de
ladmiration de sa vertu, renoncérent a I'idolatrie pour se faire chrétiens. Car il avait une
charité si parfaite et une compassion si grande pour le prochain, que lorsqu’il voyait des
personnes qui par la tromperie du démon servaient les idoles, au lieu d’adorer le vrai Dieu,
il gémissait de leur perte avec une douleur sans pareille, et versait des ruisseaux de larmes
pour leur salut. (Vit. Pac., 26. P. L., 73, 246.)

Sérapion le Sindonite. Il y avait un autre Sérapion quon nommait Sindonite, a cause
3. . b 7 . .

qu’il ne portait aucune autre chose qu'un méchant manteau pour se couvrir; et il demeura

toujours dans un tel dénuement de toutes choses quon I'appelait aussi I'impassible. Etant

instruit, il savait par coeur toute 'Ecriture Sainte. Cette privation si absolue de tous les biens

périssables, et cette méditation continuelle des divines Ecritures ne purent larréter dans le

repos de sa cellule, non qu’il fiit poussé a en sortir par aucuns désirs terrestres, mais a cause

qu’il se sentait pressé dembrasser une vie apostolique.

Les Péres nous racontaient, quétant dans une certaine ville il se vendit a des comédiens
étrangers pour le prix de vingt écus, qu’il cacheta et garda soigneusement. En servant ces

comédiens, il ne mangeait que du pain et ne buvait que de leau, et méditant sans cesse

192



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

I'Ecriture Sainte, il gardait un continuel silence. Il demeura avec eux jusqua ce qu'il les efit
rendus chrétiens, et fait abandonner le théatre. Le mari fut le premier a qui Dieu toucha le
coeur, la femme le suivit quelque temps apres; et enfin toute la famille se convertit. Avant
qu’ils connussent quel était le mérite et la vertu de leur esclave, ils souffraient qu’il leur lavéat
les pieds. Mais apres qu’ils furent baptisés, et eurent comme jai dit, renoncé au théatre pour
embrasser une vie honnéte et chrétienne, alors ayant une révérence toute particuliére pour
lui, ils lui dirent : « Il est bien raisonnable, mon frére, que nous vous affranchissions, et vous
mettions en liberté, puisque vous nous avez le premier affranchis d’'une cruelle servitude.

oo

Apres avoir fait plusieurs voyages, il vint en Greéce ; et ayant demeuré trois jours a Atheénes,
il ne se trouva personne qui lui donnat seulement un morceau de pain. Or il ne portait
jamais d’argent, ni de sac ni de peau de brebis (selon la coutume des solitaires) ni de baton,
mais il avait pour toutes choses un méchant manteau. Le quatrieme jour il se sentit pressé
d’'une extréme faim, parce que durant tout ce temps il navait mangé quoi que ce soit; et
on peut juger combien une faim non volontaire est difficile a supporter, si elle nest pas
accompagnée d’une foi tout extraordinaire. Se trouvant en cet état, il monta sur un lieu de
la ville assez élevé, ou les personnes de condition ont accoutumé de sassembler; et avec
des larmes accompagnées de soupirs, il commenga a crier : « Citoyens d’Athénes, secourez-
moi je vous prie. » A ces paroles tous les philosophes qui se trouveérent présents accoururent
vers lui, et lui dirent : « Que demandez-vous? dou étes-vous? de quoi avez-vous besoin? »
Il leur répondit : « Je suis Egyptien de nation, et solitaire de profession; et depuis que je
suis absent de ma véritable patrie, je me suis trouvé pressé par trois créanciers, dont deux
mont laissé en repos apres les avoir satisfaits, et qu'ils nont plus rien eu @ me demander,
mais je ne puis trouver moyen de me défaire du troisieme. » IIs le pressérent fort de leur
dire qui étaient ses créanciers, afin qu’ils les contentassent. « Ol sont-ils, lui disaient-ils ?
Qui sont ceux qui vous tourmentent de la sorte ? Faites-nous les voir, afin que nous vous
secourions. » « Clest l'avarice, 'impureté, et la faim, leur répartit-il, dont les deux premiers
mont quitté a cause que je mai point dargent, que je ne posséde rien dans le monde, et
que jai renoncé a toutes sortes de délices, qui sont comme les nourrices de ces maux. Mais
je ne puis me délivrer de la faim, y ayant quatre jours entiers que je n'ai mangé, et mon
estomac me pressant de lui donner la nourriture ordinaire, sans laquelle je ne saurais vivre.
» Ces philosophes, quoiqu’ils majoutassent point de foi a ce qu’il disait, lui donnerent une
piéce dargent, qu’il mit aussit6t sur la boutique d’'un boulanger, et prit seulement un pain,
puis sortit de la ville sans y retourner jamais, ce qui leur ayant fait connaitre que cétait un

homme véritablement vertueux, ils payérent le pain a ce boulanger et reprirent leur argent.

Etant venu en un lieu proche de Lacédémone, et ayant appris qu'un des principaux de
la ville, dont les moeurs étaient fort bonnes, était manichéen, avec toute sa famille, il se

vendit a lui comme il sétait vendu auparavant a ces comédiens. Deux ans apres il le retira

193



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de cette hérésie avec sa femme et tout le reste de sa famille, et les mena a I'Eglise. Ce qui
leur donna tant d’affection pour lui, qu’ils ne le considéraient plus comme un esclave, mais
I'honoraient et le respectaient davantage que s'il etit été leur propre frére ou leur propre

pere, et louaient et servaient Dieu avec lui. (Heracl., 14. P. L., 74, 305.)

La défense des opprimés. Macédonien et Théodose. Quelque temps apres, la ville
d’Antioche ayant par le mouvement et par I'inspiration du démon porté la fureur et la rage
contre les statues et Théodose et de I'impératrice sa femme, lempereur envoya les deux
principaux chefs de son armée pour porter a ces malheureux citoyens l'arrét et leffet tout
ensemble de leur entiere ruine. Le saint ayant su Iétat déplorable ou cette pauvre ville était
réduite, descendit de la montagne pour aller a son secours. Lorsqu’il y fut arrivé, ayant
rencontré dans la place publique ces deux généraux, il les arréta; et eux ayant su qui il était,
descendirent aussitot de cheval pour le saluer, lui baisérent les mains et embrasserent ses
genoux. Alors ii leur dit de demander a lempereur, qu’il se souvint qu’il était homme
aussi bien que ceux qui lui avaient fait cette offense; et que puis-qu’il doit y avoir de la
proportion entre la nature de celui qui regoit une injure et sa colere, il devait reconnaitre
que la sienne avait été excessive, quand elle l'avait porté pour venger loutrage fait a ses
images, de vouloir faire périr celles de Dieu, et faire mourir des corps vivants, parce quon
avait abattu des statues de bronze, au lieu desquelles il était tres facile et on était prét a en
faire d'autres, mais que quoiqu’il fiit empereur, il nétait pas en son pouvoir de rendre la
vie a ceux a qui il aurait fait donner la mort, et non seulement de leur rendre la vie, mais
de former I'un de leurs cheveux. Ces paroles qu’il proféra en langage syriaque leur ayant
été expliquées en grec, ils en demeurérent étonnés et lui promirent de les rapporter a
lempereur. Or je crois que personne noserait nier que le Saint-Esprit ne les lui ait inspirées.
Car autrement comment serait-il possible quun homme qui navait jamais étudié, qui
avait été nourri dans les champs, qui passait sa vie sur les sommets des montagnes, qui
était dans une simplicité tout extraordinaire, et qui ne savait point I'Ecriture Sainte, etit pu
leur parler de la sorte? (Theod., 13. P. L., 74, 66.)

Ascendant des thaumaturges. Guérison des ames. Je parlerai maintenant de saint Ma-
ron, puisqu’il a aussi augmenté dans le ciel le nombre des saints. Ayant résolu de passer sa
vie a découvert, il se logea sur le haut d'une montagne, ou il consacra a Dieu un temple
autrefois dédié au démon, et y batit une petite cabane dont il se servait trés rarement. Il ne
se contentait pas de vivre dans les mémes austérités que les autres, mais il en inventait de
nouvelles, pour amasser de plus en plus de saints trésors. Et celui pour 'amour duquel il
supportait tant de peines, le récompensait par des graces qui allaient encore au dela de ses
travaux. Il lui accorda dans une telle plénitude le don de guérir les maladies, que sa réputa-
tion sétendant partout, on venait de tous cotés le trouver, et les effets faisaient voir que ce

nétait pas sans raison quelle était si grande puisque sa bénédiction comme une céleste ro-

194



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sée arrétait le griffon, faisait cesser la fievre, chassait les démons, et guérissait toutes sortes
de maux par un seul remede. Car au lieu que les médecins en ont divers selon les diverses

sortes de maladies, les saints nemploient que la seule raison pour les guérir toutes.

Mais celui dont je parle ne guérissait pas seulement les maladies corporelles, il guérissait
aussi celles de I'ame en faisant cesser 'avarice de l'un, la colére de l'autre, instruisant I'un
dans les regles de la tempérance, et donnant des préceptes a l'autre pour vivre selon la justice,

corrigeant I'inconstance de celui-ci, et réveillant la paresse de celui-la.

Par cette sainte agriculture il éleva plusieurs plantes dans la vertu, et fit pour loffrir a Dieu
cet admirable jardin que lon voit maintenant dans la province de Cyr ; car ce Jacques si
illustre et dont on peut dire avec tant de raisons ces paroles du prophete : « Le Juste fleurira
comme un palmier, et ne sera pas moins fertile que le cedre du Liban », fut 'une de ces
excellentes plantes, comme aussi tous ces autres dont avec la grace de Dieu je rapporterai
particulierement les actions. Saint Maron travaillant donc en cette sorte a ce bienheureux
jardin, et guérissant tout ensemble comme jai dit les corps et les ames, une maladie de peu
de jours, qui fit connaitre en méme temps et la défaillance de sa nature et la vigueur dé son
esprit, termina sa vie. (Theod., 16. P. L., 74, 75.)

Sermon sur la toilette. Nous avons entendu parler des Gaulois occidentaux qui sont dans
I'Europe et eu connaissance de ceux qui sont maintenant en Asie. Pierre était descendu de

ceux-ci...

La Galatie fut le premier lieu de ses travaux. Puis il passa en Palestine. Ensuite il choisit
pour demeure un sépulcre pres dAntioche. Sétant donc enfermé dans ce lieu, il y passa
plusieurs années ne buvant que de leau froide, et ne mangeant que du pain, de deux jours
en deux jours seulement. Un homme qui était possédé du démon étant venu a lui tout
furieux, il le délivra par ses priéres et sur I'instance qu'il lui fit de trouver bon qu’il ne le
quittat jamais, mais qu’il le servit en récompense de lobligation qu’il lui avait, il le regut en
sa compagnie. J’ai aussi connu cet homme, je me souviens de ce miracle; jai vu le service
qu’il lui rendait et je les ai entendus tous deux parler de moi. Car Daniel, cest ainsi qu’il
se nommait, lui disant que jaurais un jour aussi bien que lei le bonheur de le servir, le
saint qui savait la grande affection que mon pere et ma mére me portaient, lui répondit
que cela ne serait pas. Il ma souvent mis sur ses genoux et donné du pain et des raisins
secs. Ma meére qui avait éprouvé les graces singulieres dont Dieu le favorisait, menvoyait
une fois par semaine recevoir sa bénédiction. Et voici par quelle occasion elle le connut.
Elle avait un si grand mal d’un oeil que tous les remedes dont on se peut aviser, ayant été
pratiqués inutilement, et toute la science des médecins étant épuisée, une de ses femmes
lui parla d'un miracle quelle avait vu faire au saint,.en guérissant d'un semblable mal par

le signe de la croix et par ses prieres, la femme de Pergame qui était alors gouverneur des

195



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

provinces d’Orient. Ma mere se résolut aussitot d’aller trouver cet homme divin, et comme
elle était fort jeune, et nétait pas encore arrivée dans une parfaite vertu, il se rencontra que
prenant plaisir a se parer, elle avait alors des pendants doreilles et des bracelets, et était
richement vétue, ce que le saint ayant remarqué, il commenga par la guérir de cette trop
grande curiosité, en lui parlant en cette sorte, car je veux rapporter ses propres paroles sans
y rien changer : « Dites-moi, ma fille, je vous prie, si quelque peintre excellent avait fait un
portrait selon toutes les regles de l'art, et I'avait exposé a la vue de tous ceux qui voudraient
le regarder, il arrivait que quelqu’un qui ne connaitrait rien a la peinture, voulit selon sa
fantaisie porter jugement de celle-13, et quen y trouvant a redire il allongeét les traits des
sourcils et des paupiéres, blanchit le visage et mit du rouge sur les joues : croyez-vous que
ce peintre ne se mit pas en colere du tort qu’il recevrait par le changement qu'une main
ignorante aurait apporté a ce qu’il aurait fait avec tant d’art? Ne doutez donc point que le
Créateur de toutes choses, cet admirable ouvrier qui nous a formés, ne soffense avec sujet
de ce que vous accusez d’ignorance son incomparable sagesse. Car vous ne mettriez pas
du blanc et du rouge si vous ne croyez pas en avoir besoin ; et vous ne sauriez croire en
avoir besoin sans accuser de quelques défauts celui qui vous a donné Iétre. Or sachez, ma
fille, que son pouvoir est égal a sa volonté, puisque, comme dit David, il fait tout ce qui
lui plait. Mais le soin qu’il a de chacun de nous lempéche de nous donner ce qui nous
serait désavantageux. Cest pourquoi gardez-vous bien de rien changer a ce portrait qui est
I'image vivante de Dieu, ni de ticher de vous donner a vous-méme ce que sa sagesse na
pas, voulu vous donner, en vous effor¢ant dacquérir contre son dessein une beauté fausse
et non naturelle, qui rend coupables les plus chastes mémes, parce quelle tend des pieges
a ceux qui les voient. » Ma mere, dont les inclinations étaient excellentes, neut pas plutot
entendu ces paroles que Pierre la prit dans ses filets. Car celui-ci, aussi bien que l'autre de
qui il portait le nom, péchait heureusement les ames, et ainsi se jetant a ses pieds elle le
supplia instamment de vouloir guérir son oeil. A quoi il lui répondit, quétant homme, et
par conséquent d'une méme nature quelle, et se trouvant outre cela accablé du poids de
ses péchés, il nosait espérer dobtenir ce qu’il demandait a Dieu. Alors ma meére redoublant
ses prieres et lui disant toute éplorée quelle ne le quitterait point qu’il ne letit guérie, il lui
répartit que cétait a Dieu qu’il se fallait adresser pour la guérir, et qu’il ne refuserait point les
demandes de ceux qui 'invoquent avec foi, « Car sans doute, disait-il, il considérera la votre
; et ce sera a vous et non pas a moi qu'il accordera cette grace. Si donc votre foi est sinceére,
ferme et pleine de confiance, donnes congé aux médecins : renoncez a tous les remedes, et
recevez celui-ci au nom du Seigneur. » En suite de ces paroles il mit la main sur son oeil, et
en faisant le signe de la croix, il la guérit entierement. Ainsi étant retournée dans sa maison
elle neut plus besoin de remedes, et elle quitta tous ses ornements, s’habillant depuis ce
jour-1a avec la simplicité qui lui était ordonnée par cet excellent médecin des 4mes, quoi
quelle ftt encore si jeune quelle navait pas vingt-trois ans accomplis, et quelle nett point

encore eu denfants, nétant accouchée de moi que sept ans apres, et nen ayant jamais eu

196



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

dautres. Ainsi elle recut une double guérison par les instructions du grand et admirable
Pierre et obtint la santé de I'4me et du corps, tant ses paroles étaient puissantes et tant ses
raisons étaient efficaces. (Theod., 9. P. L., 74, 56.)

Le Stylite. Il donne aussi dans les fétes publiques et solennelles une autre preuve de son
incroyable patience. Car depuis que le soleil se couche jusques a ce qu’il se leve le lendemain,
il demeure durant toute la nuit les mains élevées vers le ciel sans jamais fermer les paupieres,
ni sans chercher le moindre repos. Et au milieu de tant de travaux, de tant d’actions si
extraordinaires et si éclatantes, et d'une telle multitude de miracles il demeure toujours
dans une aussi grande modération desprit que s'il était le moindre de tous les hommes.
Mais si sa modestie est grande, sa douceur ne lest pas moins; et il ne se peut rien ajouter a
la bonté avec laquelle il répond aux pauvres, aux artisans, aux paysans, et généralement a

tous ceux qui lui vont parler.

Dieu qui lui est si libéral en toutes choses, lui a aussi accordé le don de science, comme il
parait par les exhortations qu’il fait deux fois chaque jour, dans lesquelles il parle avec un
jugement et une sagesse admirables, et répand dans lesprit de ses auditeurs par l'assistance
du Saint-Esprit des instructions toutes saintes, pour les porter a ne regarder que le Ciel, a
voler sur les ailes de leurs désirs, a renoncer a la terre, a se représenter incessamment le
royaume que nous espérons de posséder, a trembler au bruit des menaces des supplices

éternels, & mépriser les choses présentes, et a espérer les futures.

On voit aussi ce grand saint faisant la fonction de juge, rendre les jugements tres justes
et tres équitables et il semploie a cette occupation et autres semblables aprés none. Car
il est continuellement en priére durant toute la nuit et tout le jour, jusqua cette heure-la.
Mais sitdt quelle est venue, il fait au peuple des exhortations toutes divines, il écoute leurs
demandes, il accorde leurs différends, et guérit diverses maladies; puis quand le soleil se

couche il commence a sentretenir avec Dieu.

Mais parmi toutes ses occupations il ne néglige pas ce qui concerne I'Eglise, tantot en
combattant I'impiété des idolatres, tantot en terrassant la résistance opiniatre des Juifs, et
tantot en dissipant les factions des hérétiques. Quelquefois aussi il écrit a lempereur sur de
semblables sujets, il éveille quelquefois le zéle des magistrats en ce qui regarde le service de
Dieu; quelquefois, il exhorte méme les prélats d'avoir davantage de soin des 4mes qui leur

sont commises.

En comparant les actions de ce saint jointes ensemble a une pluie qui tombe du ciel, tout
ce que je viens den écrire nen est quune goutte ; en les comparant a une ruche de miel, je
n’ai fait autre chose que den prendre un peu au bout du doigt pour en faire gotter la grande
douceur a ceux qui liront ceci ; et ce que chacun en publie, va extrémement au dela de ce
que jen ai rapporté. (Theod., 26. P. L., 74, 107.)

197



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Attitude envers les paiens. Saint Macaire montant un jour sur la montagne de Nitrie, il
commanda a son disciple de marcher un peu devant lui, ce que faisant il rencontra un prétre
idolatre qui courait extrémement fort, et qui portait un gros baton, auquel il commenca a
crier : « Ol cours-tu ainsi, démon? » Ce qui mit ce prétre en telle colére, qu’il lui donna
mille coups et le laissa @ demi-mort. Ayant ensuite recommencé a courir, il rencontra assez
pres de la saint Macaire, qui lui dit : « Bonjour, bonjour, vous vous donnez beaucoup de
peine. » Cet homme sétonnant de cette salutation lui répondit : « Quavez-vous remarqué
de bon en moi qui vous oblige & me saluer de la sorte? » Le vieillard lui répliqua : « Je vous
ai salué, parce que jai vu que vous étiez lassé de travail, et que vous couriez sans savoir ol
vous alliez. » Alors le prétre lui dit : « Votre salutation m’a fait connaitre que vous étes un
grand serviteur de Dieu, et ma touché tres sensiblement; au lieu qu'un autre malheureux
solitaire que jai rencontré ma dit des injures, dont je l'ai payé sur-le-champ en lui donnant
quantité de coups. » Puis embrassant les pieds du saint, il ajouta : « Je ne vous quitterai point
que vous ne mayez fait solitaire. » Apres cela ils sen allerent ensemble au lieu ou ce frere
était étendu sur la terre tout meurtri de coups; et parce qu’il ne pouvait pas se remuer ils
le portérent a léglise. Les fréres furent extrémement étonnés de voir saint Macaire mener
ainsi avec lui ce prétre idolétre, auquel ils donneérent 'habit de solitaire, et plusieurs paiens

a son imitation embrassérent le christianisme.

Le méme saint Macaire disait que les paroles insolentes et pleines dorgueil font une mau-
vaise impression dans lesprit méme des gens de bien; et quau contraire les paroles humbles

et douces changent méme les méchants en bons. ( Ruffin, 127. P. L., 73, 784.)

Un moine habitait un coin du désert d’Egypte. Non loin de 14 était un manichéen qui était
prétre, ou du moins il était de ceux quon appelle ‘prétres dans cette secte. Comme il sétait
mis en route vers un homme qui était dans la méme hérésie, il fut surpris par la nuit a cet
endroit méme ou vivait ce saint homme. Il hésitait a frapper et a demander un gite, car il
se savait connu du moine et il craignait un refus. A la fin cédant a la nécessité, il frappa.
Le vieillard lui ayant ouvert, le regut avec joie, le fit prier, lui donna a manger et le mena
dormir. Et le Manichéen réfléchissait pendant la nuit, il sétonnait de ce que ce moine n'avait
eu aucune défiance a son sujet. « Cest vraiment un homme de Dieu », se disait-il. Sétant
levé le matin il se jeta a ses pieds et lui dit : « Dés aujourd’hui je suis orthodoxe, je ne te
quitterai pas. » Et il resta avec lui en effet. (Pélage, XIII, 11. P. L., 73, 945.)

Des philosophes voulaient mettre les moines a Iépreuve. Un moine passa portant de be-
aux vétements. Ils lui dirent: « Viens donc ici ! » Le moine indigné leur répondit par des

injures. Ensuite vint a passer un moine de haute taille, les traits et la démarche d’un paysan.

198



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

« Viens ici, lui crierent-ils, méchant moine, méchant vieillard! » Il accourut et ils le souffle-
terent; lui, leur présenta l'autre joue. Alors se levant ils s'inclinérent en disant : « Voila un
vrai moine! » Layant fait asseoir ils I'interrogeaient : « Que faites-vous de plus que nous
dans ce désert ? Vous jelinez, nous aussi nous jetinons; vous chitiez votre corps, et nous
aussi; qu'y a-t-il que vous faites que nous ne fassions pas ? Et alors pourquoi rester au dé-
sert ? » Le vieillard leur répondit : « Nous mettons notre espoir en la grace de Dieu et nous
gardons notre ame en paix. » Ils lui dirent alors : « Pour nous, nous ne pouvons pas faire
une pareille garde. » Et ils le laisserent partir. (Pélage, XVI, 16. P. L., 73, 972.)

La sainteté dans le monde. Nous vimes aussi le monastere de saint Paphnuce, qui était
un vrai serviteur de Dieu, trés célebre en cette contrée et qui fut le dernier qui habita dans
le désert proche d’Héraclée, ville fameuse de la Thébaide. Nous apprimes par le rapport
trés fidele que ces bons Péres nous en firent, que ce saint homme qui menait sur la terre
une vie toute angélique, ayant un jour prié Dieu de lui faire connaitre auquel de ses saints
il ressemblait, un ange lui répondit, qu’il était semblable a un certain musicien, qui gagnait
sa vie a chanter dans un bourg proche de la. Ce qui l'ayant fortement surpris, il sen alla
en grande héate dans le bourg y chercher cet homme, et 'ayant trouvé, il senquit de lui, ce
qu’il avait fait de saint et de bon, et I'interrogea trés particulierement de toutes ses actions;
a quoi il lui répondit, selon la vérité, qu’il était un grand pécheur, qu’il avait mené une vie
infame, et que de voleur qu’il était auparavant, il était passé clans le métier honteux qu’il

lui voyait exercer alors.

Plus il lui parlait de la sorte, et plus Paphnuce le pressait de lui dire, si au milieu de ces vo-
leries il navait point fait par hasard quelque bonne oeuvre. « Je ne le crois pas, lui répondit-
il ; et tout ce dont je me souviens est, quétant avec dautres voleurs nous primes un jour
une vierge consacrée a Dieu, laquelle mes compagnons voulant violer, je m’y opposai, et
larrachai dentre leurs mains et, l'ayant conduite de nuit dans le bourg dou elle était, je la

ramenai dans sa maison aussi chaste quelle en était sortie.

« Une autre fois, je rencontrai une belle femme errant dans le désert, et lui ayant demandé
le sujet qui I'y avait ainsi amenée, elle me conta son malheur. Son mari et ses trois fils
étaient prisonniers pour dette, ils subissaient de mauvais traitements, elle ne pouvait les
secourir, elle-méme nayant pas mangé depuis trois jours... de lui procurai les 300 écus qui

lui permirent de délivrer son mari et ses enfants. »

Alors Paphnuce lui dit : « En vérité, je n'ai rien fait de semblable ; et jestime toutefois que
vous n'ignorez pas que le nom de Paphnuce est assez connu parmi les solitaires, a cause
du grand désir que jai eu de m'instruire, et de mexercer en leur sainte maniere de vivre; et
Dieu ma révélé sur votre sujet, qu’il ne vous considére pas moins que moi. Cest pourquoi,

mon frére, puisque vous voyez que vous ne tenez pas I'une des derniéres places aupres de sa

199



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Divine Majesté, ne négligez point de prendre soin de votre ame. » Cet homme neut pas plus
tot entendu ces paroles qu'il jeta les fliites qu’il avait entre les mains, et le suivit dans le désert,
ou il changea l'art de la musique dont il faisait profession, en une harmonie spirituelle, par
laquelle il régla de telle sorte tous les mouvements de son ame et toutes les actions de sa vie,
quapres avoir durant trois années entieres vécu dans une trés étroite abstinence, passant les
jours et les nuits a chanter des psaumes et a prier, et marchant dans le chemin du paradis
par ses vertus et par ses mérites, il rendit lesprit au milieu des bienheureux choeurs des
anges. Quelque temps aprés Paphnuce interrogea de nouveau le Seigneur qui répondit : «
Tu ressembles au principal habitant du bourg le glus proche, » Il neut pas plus tot oui ces
paroles, qu’il sen alla en diligence le chercher, et lorsqu’il frappa a sa porte, cet homme qui
avait accoutumé de recevoir tous les étrangers, courut au-devant de lui, le mena dans sa

maison, lui lava les pieds, le fit mettre a table, et lui fit trés bonne chere.

Durant qu’il mangeait, Paphnuce s'informait de lui : quelle était sa maniere de vie, quelles
choses il affectionnait le plus, et a quoi il sexergait. Sur quoi, répondant fort humblement,
a cause qu’il aimait mieux cacher que de publier ses bonnes oeuvres, Paphnuce lui dit pour
le presser, que Dieu lui avait révélé qu’il était digne de passer sa vie avec des solitaires. Ces
paroles au lieu de lenfler de vanité, lui donnérent une opinion encore plus basse de soi-
méme; et ainsi il lui répartit : « Certes, je ne sais aucun bien que jaie fait. Mais puisque
Dieu vous a révélé ce qui me regarde, je ne saurais me cacher devant celui auquel toutes
choses sont connues. Je vous dirai donc de quelle sorte jai accoutumé de me conduire
envers ceux avec lesquels je me trouve. Il y a trente ans passés que, sans que personne le
sache, je vis en continence avec ma femme, et cela de son consentement. J’ai eu delle trois
enfants. Ce na été que pour ce seul sujet que je lai vue ; et je nen ai jamais vu d’autres.
Je nai refusé de loger chez moi aucun de ceux qui ont voulu y venir et je nai souffert que
personne mait prévenu a aller au-devant des étrangers pour les recevoir. Je nai jamais laissé
sortir de ma maison un seul de mes hotes, sans lui donner de quoi se nourrir durant le reste
de son voyage. Je nmai jamais méprisé aucun pauvre; mais je les ai tous secourus dans leurs
besoins. Lorsque jai agi comme juge, je n'aurais pas considéré mon propre fils au préjudice
de la justice. Le fruit du travail dautrui na jamais trouvé dentrée chez moi. Quand jai vu
quelques contestations, je mai point eu de repos jusqu’a ce que jaie remis la paix entre ceux
qui étaient en diftérend... Voila par la miséricorde de Dieu quelle a été la maniere dont jai

vécu jusqu’ici... ».

Une troisieme fois, il entendit une voix du ciel qui lui répondit : « Vous étes semblable a ce
marchand qui vous vient trouver. Levez-vous promptement, et allez au-devant de lui. Car
le voila qui sapproche. » Paphnuce descendit a 'heure méme de la montagne, rencontra
un marchand Alexandrin qui amenait de la Thébaide sur trois vaisseaux quantité de mar-
chandises. Et parce qu’il était homme de grande piété, et qu’il prenait grand plaisir a faire

de bonnes oeuvres, il avait avec lui dix-sept de ses serviteurs chargés de Iégumes qu’il faisait

200



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

porter au monastére de 'homme de Dieu, ce qui était le seul sujet qui lui faisait chercher
Paphnuce, lequel ne leut pas plus tot abordé qu’il lui dit : « O ame tres précieuse et digne de
Dieu! que faites-vous? Vous qui avez le bonheur de participer aux choses célestes, pourquoi
vous tourmentez-vous apres les terrestres? Laissez-les a ceux qui nétant que terre, nont de
pensées que pour la terre; mais quant a vous, nayez point d’autre objet de votre trafic que le
royaume de Dieu ot vous étes appelé, et suivez notre Sauveur qui vous doit bientot appeler
a lui. » Cet homme, sans différer davantage, apres 'avoir entendu parler ainsi, commanda
a ses serviteurs de donner tout ce qui restait de bien aux pauvres, auxquels il en avait déja
distribué la principale partie ; et suivant saint Paphnuce dans le désert, il fut mis par lui
dans la méme cellule dou les deux autres étaient passés a Notre-Seigneur, et instruit de
toutes choses. La soccupant et persévérant toujours dans les exercices spirituels, et dans

étude de la divine sagesse, il alla bientot comme eux, augmenter le nombre des justes.

Peu de temps apreés Paphnuce continuant a passer sa vie dans létude, et dans les travaux
d’une trés austére pénitence, un ange du Seigneur apparut a lui, et lui dit : « Venez mainten-
ant, ame bienheureuse, et entrez dans les tabernacles éternels, dont vous vous étes rendue
digne. Voici les prophétes qui se préparent a vous recevoir. » Il ne vécut qu'un jour apres;
et quelques prétres Iétant venu visiter, il leur raconta toutes les choses que Dieu lui avait ré-
vélées, il leur dit qu’il ne fallait en ce monde mépriser personne, soit qu’ils fussent engagés
dans le ménage de la campagne, dans le trafic, ou dans le commerce, parce qu’il n'y a point
de condition en cette vie dans laquelle il ne se rencontre des ames fidéles a Dieu, et qui
font en secret les actions qui lui plaisent. Ce qui fait voir que ce nest pas tant la profession
que chacun embrasse, ou ce qui parait le plus parfait en sa maniére de vie, qui est agréable
devant ses yeux, comme la sincérité et la disposition de lesprit jointe aux bonnes oeuvres.
Apres qu'il leur eut parlé de la sorte sur divers sujets, il rendit lesprit; et tous les prétres et
les solitaires qui se trouveérent présents, virent trés évidemment et tres clairement les anges
enlever son ame, en chantant des hymnes. et des cantiques a la louange de Dieu. (H. M.,
16. P. L., 21, 391.)

Une ville monastique. Nous allames en une ville de la Thébaide nommée Oxyrynque, ol
nous vimes de si grandes merveilles de piété, qu’il est impossible de les raconter dignement.
Toute lenceinte de ses murailles est remplie de solitaires, et elle en est toute environnée au
dehors. S’il y avait eu autrefois des édifices publies, et temples dédiés a des fausses divinités,
ils étaient alors changés en des habitations de solitaires. Ainsi on voyait par toute la ville
plus de monastéres que de maisons, et comme elle est extraordinairement grande et fort
peuplée, elle enferme douze églises, dans lesquelles le peuple sassemble; et outre cela il n'y
a point de monastere qui mait sa chapelle. Il n’y a pas méme une seule porte, une seule tour,
ni un seul recoin, qui ne soit habité par des solitaires, qui chantant jour et nuit de tous

cotés des cantiques a la louange de Dieu, rendent cette ville comme une église consacrée a

201



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

sa divine majesté. Il ne sy voit pas un seul hérétique, ni un seul paien; mais ses habitants
sont tous chrétiens et catholiques, en sorte que lévéque peut aussi bien précher dans les
places publiques que dans les églises. Les magistrats méme, les principaux de la ville, et les
autres habitants, mettent avec soin des gens a toutes les portes, pour prendre garde s'il ne
viendra point quelque étranger, ou quelque pauvre; et aussitot qu’il en parait ils contestent

a qui les meénera chez soi; pour leur donner tout ce qui peut leur étre nécessaire.

Mais comment pourrais-je raconter de quelle sorte ils se conduisaient envers nous et les
honneurs qu’ils nous firent lorsque nous voyant passer par leur ville, ils coururent pour

nous recevoir comme si nous eussions été des anges.

Que dirais-je de ces solitaires et de ces vierges, dont il y a un nombre si incroyable dans
cette ville, que son saint évéque nous assura, lorsque nous le lui demandames, qu’il nétait
pas moindre que de vingt mille vierges, et de dix mille solitaires. Certes il n'y a point de
paroles qui soient capables de représenter l'affection qu’ils nous témoignerent; et je ne sau-
rais, sans rougir de honte, vous dire les honneurs qu’ils nous rendirent, et comme quoi ils

déchiraient nos manteaux, chacun nous tirant de son c6té, pour nous emmener chez lui.

Nous vimes plusieurs de ces saints Peres qui étaient favorisés de diverses graces de Dieu,
les uns dans I'administration de sa parole, les autres dans les exercices de la pénitence, et

les autres dans le don de faire des prodiges et des miracles. (H. M., 5. P. L., 21, 408.)

CHAPITRE VIII. CONTEMPLATION
I. — Léloge de la priére.

Les seuls mots de vie au désert évoquent le solitaire passant de longues heures prosterné
dans lobscurité de sa grotte ou les bras tendus vers le ciel brillant détoiles. On peut ima-
giner qu'un homme, ayant fui le tracas, l'agitation et le spectacle des miseres morales, ne
: b \ 37 . . . .
pratique d’autre ascese que [éloignement du monde. Mais comment concevoir sa vie sans
une occupation intérieure? Son esprit, nétant plus emporté par le mouvement des affaires
et des plaisirs, déploiera son activité dans des régions que les sens natteignent pas, et sera

attiré par les grands problemes dont seule l'agitation mondaine peut détourner lesprit.

Cependant la conversation du philosophe avec soi-méme ne donnerait pas la vraie notion
de la priere; encore moins le songe vague ot le fellah prolonge ses loisirs, suivant en pensée
par dela les derniers palmiers les hautes voiles des felouques qui remontent lentement le

cours du fleuve.

Ce nest pas a ces occupations de lesprit, actives ou paresseuses, que vont les éloges des
Peéres. « La priere apprend toute chose », d'aprés Agathon. « Cest, dit Climaque, une fami-

liarité sainte et I'union sacrée de '’homme avec Dieu, cest le soutien et la conversation du

202



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

monde, la productrice des larmes et la fille des mémes larmes quelle a produites. » Sans
aller au bout de cette série de définitions admiratives nous voyons bien que dans la pensée
des Péres la priere nest pas un simple passe-temps ni un pur exercice de l'intelligence. Ce
nest méme pas un devoir dont on sacquitte seulement a des moments déterminés. La per-
fection de la priére, cest a quoi tend toute la vie du solitaire. Cacces a la contemplation, cest
la meilleure part qu’il ambitionne dobtenir. Cette conclusion de lévangile de Marthe et de
Marie, Cassien y revient souvent. Il n'y a pas d’autre fin que le solitaire, le chr4tien parfait,
doive avoir en vue; ou plutot, toutes les autres fins lui sont subordonnées. En avancant dans
Iétude des vertus, nous nous sommes élevés sans effort ni secousse de degré en degré. A
lentrée d’un chapitre nous ne perdions pas de vue les régions déja parcourues et méme en
explorant de nouveaux plateaux, nous rencontrions des paysages familiers. La liaison de

toutes les vertus a la priere est encore plus apparente.

Les vertus dépendent de la priere parce que nous devons demander la grice sans laquelle
nous ne pourrions les pratiquer; rappelons-nous le commentaire du « Deus in adjutorium
». Bien plus, il y a une liaison réciproque entre les travaux de l'ascese et la priere. « Tout
lédifice des vertus ne séleve que pour monter a la perfection de la priére, de méme si la

priére ne conserve cet édifice, il ne pourra subsister longtemps sans tomber. »

La priére est la forme supérieure et universelle des vertus, cest le souffle qui active la ger-
mination des semences bénies et achéve leur développement. La priere doit étre continu-
elle. Adole sur le mont des Oliviers suit ce précepte a la lettre, demeurant continuellement

debout, a jeun, en chantant et priant.

Mais pareille application exige des forces qui ne sont pas données a tous et nos maitres

suggerent de la priére une idée plus attrayante et plus compréhensive.
Le vrai contemplatif prie lorsqu’il est engagé dans les occupations extérieures.

Prier sans cesse, cest donc maintenir son ame par la charité dans la direction de la fin

A > YA BY \ e 7 ) 5 . . Py
supréme. Quon séléve a cette unité de vue, quon noublie pas la connexion de la priére avec
toute les démarches de I'ame, si lon veut saisir la spiritualité des peres et avoir le dernier

mot de leur morale.

Dignité de la priére. Nous sentons le besoin du secours den-haut que nous devons sol-
liciter, la priere est une demande. Cependant les Péres la considérent plutot en elle-méme;

son excellence est de nous élever a Dieu, dentretenir, de rendre plus étroite I'union divine.

La priére étant considérée en elle-méme est une familiarité sainte et une union sacrée de
I’homme avec Dieu. Mais si on la considere selon lefficace de sa vertu et selon les effets
quelle produit, cest le soutien et la conservation du monde, la réconciliation de 'homme

avec Dieu, la meére et la productrice des larmes et la fille des mémes larmes quelle a produi-

203



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

tes, la médiatrice de la rémission des offenses, le pont qui nous fait passer avec streté le tor-
rent des tentations, le rempart contre les miseres et les actions de cette vie, lexterminatrice
de tous nos ennemis invisibles, lexercice des anges, la manne spirituelle qui nourrit tous

les esprits, la joie des bienheureux dans la félicité de la vie future.

La priére est une action du coeur, qui se renouvelle sans cesse et qui ne finit jamais. Ce¢
la source des vertus. Cest le canal par lequel coulent les graces et les dons du ciel. Cest
un avancement insensible dans la vertu. Cest la nourriture de I'ame. Cest la lumiere qui
éclaire les ténebres de lesprit. Cest la ruine du désespoir. Cest un effet et une marque de
lespérance quon a en Dieu. Cest le bannissement de la tristesse. (Clim., XXVIII, 1, 2. P. G.,
88, 1129.)

Lorsque vous avez persisté longtemps a demander a Dieu quelque grace sans l'avoir en-
core obtenue, gardez-vous bien de dire que vous navez tiré aucun fruit de vos prieres, puis-
que l'assiduité méme de vos prieres est un tres grand fruit. Car y a-t-il un bien plus excel-
lent et plus sublime que d¥tre uni si étroitement & Dieu par loraison et de persévérer sans
relache dans cette union si sainte. (Clim., XXVIII, 33. P. G., 88, 1136.)

Marthe et Marie. Il n’y a qu'une chose vraiment nécessaire.

Il faut donc que le premier de nos soins et de nos efforts, et que le dessein continuel de
notre coeur soit de nous attacher invariablement a Dieu, et d’arréter fixement notre esprit
dans les choses divines. Tout ce qui ne tend pas 13, quelque grand qu’il puisse étre, ne doit
tenir que le second ou le dernier rang, et nous doit méme passer pour dangereux. Nous
avons dans un méme endroit de 'Evangile une excellente figure de ces deux choses, cest-
a-dire, d'une 4me toujours appliquée a Dieu, et des actions qui la peuvent détourner de ce
saint exercice : cest dans 'histoire de ces deux soeurs, Marthe et Marie, qui représentent

fort bien ce que nous disons.

Marthe était occupée a un ministére tres saint, puisquelle ne travaillait que pour le service
de Jésus-Christ et de ses disciples. Marie sa soeur était au contraire uniquement attentive a
la doctrine toute céleste du Sauveur. Elle se tenait a ses pieds, elle les baisait, elle les parfum-
ait du parfum précieux d’'une sincere confession. Le Sauveur la préféra en cet état a sa soeur,
et déclara quelle avait choisi la meilleure part, qui ne lui pourrait jamais étre 6tée. Car Mar-

the se trouvant agitée de divers soins, quoique son occupation fit tres sainte, elle sadressa

204



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

a Jésus-Christ; et comme elle se voyait toute seule, et incapable de fournir a un si grand
travail, elle le pria de commander a sa soeur quelle l'aidat. « Approuvez-vous, Seigneur, lui
dit-elle, que ma soeur me laisse ainsi seule dans ce travail’ Dites-lui donc quelle me vienne
aider! » Ce nétait point pour un ministére bas, ou pour quelque ouvrage vil et méprisable
quelle demandait ce secours. Elle ne portait sa soeur a l'assister que dans une occupation
tres louable. Et néanmoins le Sauveur lui répondit: « Marthe, Marthe, vous vous empressez,
et vous vous troublez de beaucoup de choses. Mais il nen faut que peu, ou méme qu'une

seule. Marie, votre soeur a choisi la bonne part, et elle ne lui sera point 6tée. »

Vous voyez clairement que Jésus-Christ méme établit la principale piété dans la théorie,
cest-a-dire, dans la contemplation de Dieu. Apres cela quelque nécessaires et quelque utiles
que soient les autres vertus, nous ne devons leur donner que le second lieu, puisquon ne
les exerce, et quon ne les acquiert toutes que dans la vue et dans le désir de celle-ci. Quand
Jésus-Christ dit « Vous vous empressez et vous vous troublez pour beaucoup de choses,
quoiqu’il n'y en ait que peu, ou méme qu’une seule qui soit nécessaire », il met visiblement
le souverain bien de tette vie, non dans l'action, quelque louable quelle soit, et quelque fruit
quelle puisse produire, mais dans cette unique et simple contemplation de lui-méme ; et
il assure que ce peu suffit pour arriver a. cette parfaite béatitude, et a cette divine contem-
plation. Car I'dme qui veut sélever vers Dieu doit sSappliquer premiérement a considérer
et a imiter ce petit nombre de saints qui le sen. vent. Il faut quelle contemple Dieu en eux
a mesure quelle se perfectionne, et quelle savance de jour en jour jusqua ce que par le
secours de la grace, elle devienne capable de contempler cet objet unique et souverain, qui
est Dieu méme. (Coll,, I, 8. P. L., 49, 490.)

La continuité et la perfection de la priére, but unique du religieux. Toute la fin d'un
solitaire, et sa plus haute perfection; tend a n'interrompre jamais son oraison, et a posséder
autant que le peut la faiblesse dun homme sur la terre une tranquillité immobile dans
'ame, et une inviolable pureté de coeur. Cest ce bien si précieux que nous tachons de nous
procurer par tous les travaux de notre corps et par la contrition de notre esprit. Il y a une
liaison réciproque entre ces deux choses qui sont inséparablement unies entre elles. Car
tout lédifice des vertus ne séléeve que pour monter a la perfection de la priére, de méme si
la priere ne conserve cet édifice, et nen soutient toutes les parties en les liant et les unissant
ensemble, il ne pourra étre ferme et solide, ni subsister longtemps sans tomber. Cette priére
stable et continuelle ne peut sacquérir sans ces vertus, et ces vertus qui en sont comme le
fondement ne peuvent non plus acquérir sans elle leur derniere perfection. Cest pourquoi
nous ne pouvons pas aisément parler de la priere, ni traiter tout d'un coup de sa principale
et derniére fin, qui ne sobtient que par la perfection de tout le reste des vertus, si nous
nexaminons auparavant ce quelle nous oblige de racheter, ou de rechercher avant quelle se

forme en nous, et si selon cette parabole de I'Evangile, nous ne supputons exactement tout

205



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

ce qui est nécessaire pour la construction de cette tour spirituelle si sublime et si élevée.

Mais quoi que nous puissions faire pour batir les murailles de cette tour, elles ne pourront
soutenir le comble de cet édifice, si avant d’asseoir et de construire cette grande masse de
batiments, nous ne rejetons tout ce qu’il y a de vicieux dans notre terre, et ne fouillons bien
avant dans notre coeur, pour en arracher toutes les tiges des passions et en déterrer toutes
les racines mortes, pour batir ensuite sur la terre ferme ; ou plutot si nous nétablissons sur
cette pierre évangélique les fondements inébranlables d'une simplicité et d'une humilité
chrétienne, qui doivent soutenir cette tour et ce grand édifice des vertus, afin que nétant
plus exposés a tomber, ils puissent sélever jusque dans le ciel. Celui qui Sappuie sur ce dou-
ble fondement, méprise toutes les pluies des passions, des torrents impétueux, des persé-
cutions les plus violentes et les tempétes les plus cruelles des puissances de l'air. Son édifice
demeure ferme parmi ces épreuves, et bien loin de tomber en ruine, il nen regoit pas méme
la moindre secousse. (Coll., IX, 1. P. L., 49, 769.)

Labbé du monastére qu'Epiphane, évéque de Chypre, de sainte mémoire, avait fondé dans
la Palestine, lui ayant mandé que par l'assistance de ses prieres, ils avaient soin dobserver
leur régle et de dire exactement tous les jours tierce, sexte, none et vépres, ce saint évéque
pour lui faire connaitre que cela ne suffisait pas, lui répondit : « Il parait par ce que vous
dites, que vous ne priez point aux autres heures, sans songer que les véritables solitaires
doivent prier incessamment, ou louer au moins Dieu dans leur coeur. » (Pélage, XII, 6. P.
L., 73,941.)

J’ai aussi connu un nommé Adule, lequel étant venu a Jérusalem, entra dans une maniere
de vie st peu commune, et si extraordinairement austere, quelle allait comme au dela des
forces humaines, et étonnait de telle sorte les démons mémes, que les plus cruels dentre
eux nosaient sapprocher de lui pour le tenter. Ses incroyables travaux et ses veilles le fai-
saient passer dans [opinion de quelques-uns pour un fantdme. Car, durant le caréme; il ne
mangeait que de cinq jours en cinq jours; et durant le reste de 'année, que de deux jours
en deux jours. Mais ce qu’il y avait de plus extraordinaire dans ses extrémes austérités, cest
que depuis le soir jusqu’a 'heure que les fréres sassemblent dans les chapelles, il demeurait
continuellement debout, a jeun, en chantant et priant sur la montagne des Oliviers, dou
Notre-Seigneur Jésus-Christ monta au ciel, sans que jamais la pluie, ni la gréle len pussent
faire sortir. Lorsque 'heure de la priere était venue, il allait avec un marteau heurter aux

cellules de tous les fréres, pour les faire assembler dans les chapelles, ou il priait et chantait

206



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

deux ou trois antiennes avec eux; puis quand le jour sapprochait, il sen retournait dans
sa cellule ou se reposant jusqua 'heure de tierce, que le chant des psaumes Iéveillait, il en
chantait jusquiau soir. Il était souvent si mouillé que les habits que les freres lui dtaient pour
lui en donner de secs, dégouttaient comme si on les etit trempés dans la riviere. Voila quelle
a été la vertu d'Adole de Tarse, qui passa toute sa vie a Jérusalem ou il mourut et fut enterré.
(Héracl., 30. P. L., 74, 316.)

II. — Le corps en priere.

Les touristes qui se levaient en méme temps que les religieux pour assister a loffice de nuit
dans léglise de la Grande Chartreuse sentaient se réveiller en eux l'instinct de la priere
et comme se former une 4me de pélerin. Les visiteurs de Nitrie nétaient pas curieux du
paysage ni de pittoresques assemblées nocturnes ; ils venaient chercher a sédifier, mais

pour eux aussi les premieres legons qu’ils recevaient étaient celles de la priére vocale.

« Environ 'heure de none, il est permis a chacun de sapprocher des demeures des moi-
nes et découter les hymnes et les cantiques que lon chante a Jésus-Christ... Il y en a qui
s'imaginent en les entendant que leur esprit est élevé vers le ciel et qu’ils sont dans un pa-

radis de délices. »

Les chants sélevaient des cellules et des divers oratoires particuliers. Les réunions a Iéglise

pour la synaxe navaient lieu que le samedi et le dimanche.

La liturgie que Cassien avait trouvée était vénérable par son origine. Comme des contro-
verses rituelles sétaient élevées dans les premiers temps, un moine y avait mis fin, grace a la
séduction de sa voix harmonieuse, et avait donné la vraie forme du chant et des cérémonies.

On avait reconnu en lui un messager céleste.

On navait pas a défendre contre les paiens la légitimité d’'un culte extérieur. Cependant
Climaque donne une raison contre les contempteurs de la priére vocale qui ont surgi depuis
: Notre esprit tend a sharmoniser avec l'attitude que prend notre corps ; oublier les relations

avec ce compagnon, quel déficit chez celui qui veut travailler au bien de 'dime !

Et aussi quelle injustice et quelle présomption dans le dédain pour ces prieres que répete
le paysan ignorant. De ce quil ne peut expliquer le sens des phrases apprises par coeur,
a-t-on le droit de conclure que son 4me ne saurait gagner les hauteurs? « Elevez les yeux
de votre ame vers le ciel et si vous ne le pouvez, ceux de votre corps, étendez vos mains
en croix sans les remuer. » Les Péres rappellent de diverses maniéres que cest l'attitude de

’ame que Dieu regarde.

Dans I'histoire de Paul, nous voyons la pratique de compter les priéres avec de petits caill-
oux et nous avons un avertissement contre cette illusion de vouloir déterminer exactement

le degré de perfection atteint et la vanité des comparaisons entre saintes ames.

207



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

La préoccupation d’assurer la dignité, la sincérité de '’hommage rendu a Dieu dans loffice
public anime le petit traité liturgique de Cassien. Il connait bien le secours que la régularité,
lexemple, Iémulation donnent a la piété des moines, mais il w’ignore pas les tentations qu’ils
peuvent avoir d’alléger cette charge de loffice, surtout la tentation du sommeil. « Nous nous
hétons de nous prosterner pour prier, afin de terminer bientot loffice... Nous comptons a

chacun des psaumes combien il nous en reste encore a dire... »

Lalegon qui a de tout temps été mieux retenue que les avertissements et les sermons, cest
le récit de la vision de Macaire et les diableries plus amusantes que terribles qu’il fait passer
sur lécran. Lexercice continuel de la volonté, la lutte contre l'automatisme, nécessaire pour
atteindre le plus humble degré de la priere, portent nécessairement plus haut et disposent

a loraison.

La liturgie du désert. Les Egyptiens nont que douze psaumes a loffice. Ce nombre est

dépassé dans d’autres régions.
Cassien donne la raison de la pratique égyptienne et montre la supériorité de ses maitres.

Clest au temps de la ferveur primitive que ce nombre a été fixé. Laccroissement du nombre
des psaumes est plutdt signe de déclin; en 'adoptant on semble admettre que les psaumes

puissent étre récités rapidement et sans attention.

Dans cette mesure discrete les Peres font paraitre leur souci que la priére vocale reste la

priere de I'ame.
Que dans toute 'Egypte et dans toute la Thébaide on garde le nombre de douze psaumes.

Dans toute I'Egypte et toute la Thébaide on sen tient au nombre de douze psaumes, tant
a la cérémonie du soir qua celle du matin; ensuite viennent deux lecons, 'une de ’Ancien,
lautre du Nouveau Testament. Cette pratique est respectée depuis plusieurs siecles dans
toutes ces provinces, parce quelle nest pas d’'invention humaine, ayant été enseignée du

ciel par le ministére d’'un ange.

Dans un temps ou subsistait encore la ferveur de I'Eglise primitive, des Péres vénérables
sétaient réunis en vue de fixer le nombre de psaumes que devaient réciter chaque jour les
communautés et de laisser ainsi en héritage a leurs successeurs ce qui les maintiendrait
dans la piété et dans une union parfaite. Tandis que ces Peres emportés par leur z¢le et ne
tenant pas compte de ce qui convient a une communauté o se rencontrent forcément des
moines plus faibles, renchérissaient les uns sur les autres parlant de 50, de 60 psaumes et
méme encore plus, 'heure de la cérémonie du soir arriva et ils se disposérent a accomplir
le devoir quotidien. Alors un moine se leva et se tint au milieu pour psalmodier. Les autres
restaient assis (comme cétait la coutume en Egypte), leur coeur tout attentif aux paroles

de celui qui chantait. Or aprés qu’il eut chanté onze psaumes, en faisant une pause apres

208



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

chacun deux, il acheva le douziéme avec le répons de l'alleluia, et se soustrayant aux yeux
de l'assemblée il mit fin a la cérémonie et en méme temps a la controverse. (Inst., I, 4. P. L.,
49, 83.)

Les Egyptiens nont que deux offices chaque jour. Ils entendent bien que le sacrifice de

louange doit se poursuivre entre ces offices.

Les offices (tierce, sexte et none) auxquels nous sommes conviés par celui qui vient frap-
per a notre porte, les Péres d’Egypte les célebrent en quelque sorte tout le long du jour, sans
interruption et spontanément, en méme temps qu’ils travaillent. En effet continuellement
occupés d’un travail manuel, ils ne cessent jamais entierement la méditation des psaumes
et des autres parties de I'Ecriture. Il n’y a donc chez eux, en dehors de loffice du jour et de
loffice de nuit, aucune cérémonie publique, sauf le samedi et le dimanche, jours auxquels
on se réunit a I’heure de tierce pour la communion. Une offrande continuelle est préféra-
ble a des offrandes faites seulement a certains moments; et un présent spontané vaut mieux
que celui quon est appelé a rendre doffice; cest ce que proclame David en sen faisant gloire.
« Je vous offrirai un sacrifice volontaire. » Et encore : « Seigneur! vous avez pour agréables

les paroles que ma bouche profére librement. » (Inst., III, 2. P. L., 49, 112.)

Attitude extérieure et dispositions intimes. La dépendance mutuelle des deux substan-
ces incompletes, comme diront les scolastiques, ne doit pas davantage étre perdue de vue

au temps de la priere dans la cellule.

Priant en son particulier le moine noublie pas qu’il a un corps. Ses gestes, les positions

qu’il prend ont une influence sur son oraison.
Il pourra avoir des attitudes qui lui sont interdites a Iéglise.

« Humilions notre corps en nous prosternant a terre pour offrir a Dieu nos supplications

et nos voeux... »

« Commencez vos prieres par celle-ci : Ayez pitié de moi, Seigneur, car je suis faible et

languissant. »

Ce sont déja les prescriptions des « Exercices Spirituels » sur la maniére dentrer en mé-

ditation :

« Avant de commencer ma méditation, a un ou deux pas de lendroit o je vais la faire, je
resterai debout lespace d’'un Notre Pére. Jéleverai mon esprit a Dieu... je ferai un acte de

respect en m’humiliant en baisant la terre. »

Il y a différence entré la joie que regoivent en loraison ceux qui prient ensemble dans une
communauté de religieux et celle que ressentent les solitaires qui prient tout seuls dans

leur solitude. Car celle-la peut étre sujette a quelques élevements de vanité par la vue et

209



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

la présence des freres au lieu que celle du solitaire est toute remplie d’humilité comme lui
venant de la seule présence de Dieu et sans qu’il ait d’autre témoin que soi-méme. (Clim.,
XXVIIL, 24. P. G, 88, 1132.)

Quand nous assistons debout avec plusieurs autres a loffice de léglise, contentons-nous
d’humilier intérieurement notre 4me en la méme maniére que les personnes suppliantes
humilient extérieurement leur corps. Mais si nous prions seuls, et sans qu’il y ait des té-
moins de nos actions, qui nous puissent donner sujet de nous élever par leurs louanges, ne
nous contentons pas seulement de nous humilier au dedans de notre coeur, mais humili-
ons aussi notre corps en nous prosternant a terre pour offrir a Dieu nos supplications et
nos voeux. Car en ceux qui sont imparfaits, I'intérieur se conforme souvent a lextérieur.
(Clim., XXVIIL 27. P. G., 88, 1134.)

Il est utile a ceux qui nont pas encore acquis la véritable oraison du coeur, de mortifier
leurs corps dans les prieres vocales et sensibles qu'ils offrent a Dieu, en étendant leurs mains,
en frappant leur poitrine, en levant avec tendresse et affection les yeux vers le ciel, en jetant
de profonds soupirs, et en priant toujours a genoux. Et comme il arrive souvent que nous ne
pouvons faire toutes ces choses a cause des personnes qui sont présentes, les démons nous
combattent principalement en ce temps, ot nayant pas encore la force de leur résister, tant
par la constance et la fermeté de lesprit, que par la puissance intérieure et invisible de la
priére, il est tres difficile que nous ne cédions a la violence de leurs efforts. Cest pourquoi
retirez-vous aussitot si vous pouvez; cachez-vous pour un peu de temps dans un lieu secret;
et la élevez les yeux de votre ame vers le ciel il vous est possible, et si vous ne le pouvez,
au moins élevez-y ceux de votre corps. Etendez vos mains en croix sans les remuer, afin de
confondre et de vaincre cet Amalec spirituel par cette figure salutaire. Criez vers celui qui a
le pouvoir de vous sauver; et criez, non avec des paroles élégantes et étudiées, mais avec des
termes humbles en commengant toutes vos priéres par celle-ci : « Ayez pitié de moi, mon
Dieu. Car je suis faible et languissant. » Alors vous éprouverez la puissance du Tres-Haut, et
par son secours invisible vous repousserez invisiblement ces ennemis invisibles. Celui qui
sest accoutumé a les combattre de cette sorte pourra bientét les chasser,. méme par la seule
priere du coeur. Car Dieu a accoutumé d’accorder cette seconde victoire pour récompense
des premiers travaux a ceux qui le servent avec zéle. Ce qui est tres conforme aux régles de
sa justice et de sa sagesse. (Clim., XV, 69. P. G., 88, 899.)

210



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Lessilence. Parfait silence qui doit se maintenir dans une réunion nombreuse.

Une dévotion exubérante importune les voisins et peut donner un témoignage trompeur

des dispositions intimes.

Lors donc que ces saints hommes sassemblent pour célébrer loffice divin, tout le mon-
de garde un si profond silence que quoiqu’il y ait un si grand nombre de personnes, on
croirait néanmoins qu’il n'y a dans léglise que celui qui se leve pour chanter le psaume au
milieu des autres. Ce silence se redouble lorsquon finit la priére; personne alors ne crache,
ni ne se mouche, ni ne tousse, ni ne baille. On nentend point de soupirs qui puissent trou-
bler ceux qui prient. On n’y entend point dautre parole que celle du prétre qui termine
loraison; si ce nest peut-étre que quelque solitaire dans le transport violent de sa piété en
laisse échapper quelqu’une par surprise, qui se soit imperceptiblement dérobée, et qui sor-
te de son coeur avec tant dardeur qu’il ne l'ait pu retenir, parce que son d4me étant toute en
feu, et ne pouvant plus se tenir comme resserrée au dedans delle-méme, sest déchargée au
dehors par ses soupirs. Pour les autres qui, étant tiedes et laches parlent et crient en priant,
ou qui font sortir ces soupirs, ou qui se laissent aller a ces baillements que nos Peres ont
tant condamnés, ils font une double faute : premiérement parce qu’ils sont coupables de
la profanation de leurs priéres en les offrant a Dieu avec cette négligence; et parce quen
second lieu ils peuvent par ce bruit troubler quelqu’un de leurs fréres, qui sans cette dis-
traction extérieure se serait peut-étre appliqué a la priére avec plus de ferveur et d’attention.
Clest pourquoi ces saints hommes veulent que nous terminions promptement cette priere,
de peur que si nous y demeurions trop longtemps nous ne fussions en danger den inter-
rompre l'attention et I'ardeur par quelque phlegme ou quelque crachat qui nous presserait
de sortir. Ainsi lorsque notre priére est encore toute fervente, il faut se hater de loffrir a
Dieu, et de la ravir comme dentre les pieges de notre ennemi. Car quoique le démon soit
toujours envenimé contre nous, et qu’il tache a tout moment de nous nuire, il ne faut point
douter qu’il ne redouble ses efforts, lorsque nous offrons a Dieu nos prieres contre lui. 11
tache alors dexciter en nous diverses humeurs pour troubler notre 4me et pour la distraire,
et il prétend ainsi lattiédir et éteindre peu a peu le feu dont elle commengait a étre embra-
sée. Cest pourquoi ces hommes si sages croient qu’il est beaucoup plus utile de ne faire
que des prieres courtes, mais de les réitérer souvent : afin que nous puissions d’'un c6té par
ces fréquentes priéres nous tenir inséparablement attachés a Dieu; et que de l'autre cette
briéveté si utile nous donne moyen déviter tes fleches dont notre ennemi nous veut percer,

principalement durant le temps de notre priere. (Inst., II, 10. P. L., 49, 97.)

Contre la précipitation. On doit sarréter aux paroles de la louange divine, les gotter, et

les faire siennes.

Pour cette méme raison, les psaumes méme qui ont été choisis pour étre chantés a la syn-

211



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

axe, ils ne cherchent pas a les achever en les récitant tout d’'un trait. Mais, selon le nombre
des versets, ils divisent le psaume en deux ou en trois et font des pauses pendant lesquelles
ils se livrent a la ferveur de la priere. En effet ils ne se complaisent pas a réciter une multi-
tude de versets, mais ils aiment a gotiter le sens des phrases qu’ils prononcent, seffor¢ant
de pouvoir dire en vérité : « Je chanterai en esprit, je chanterai dans mon coeur! » (I Cor.,
XIV). Aussi jugent-ils plus profitable de chanter une série raisonnable d’une dizaine de ver-
sets que de dérouler tout un long psaume dans la confusion. Cette confusion vient parfois
de la précipitation du chantre qui, considérant la longueur et le nombre des psaumes qui
restent a chanter, ne sapplique pas a en faire distinguer le sens par les auditeurs, mais se
précipite vers la fin de la synaxe. Enfin, s’il arrive qu'un jeune moine, emporté par sa fer-
veur, ou manquant de formation, commence a accélérer le mouvement, il est arrété par
Pancien qui de la main donne un coup sur le siege ol il est assis et fait ainsi lever tous les
assistants pour loraison, empéchant qu’ils ne soient gagnés par lennui, en entendant une

telle abondance de psaumes...

Ils partagent les douze psaumes de cette fagon : il y a deux chantres, chacun en récite
six; §'il y en a trois, chacun deux en a quatre. Mais un chantre nen psalmodie pas moins
de trois, et quel que soit le nombre des moines assemblés, ils ne sont pas plus que quatre a
psalmodier. (Inst., II, 11. P. L., 49, 99.)

Dormir a propos. Le parfait solitaire sendort au récit des bagatelles ou lorsqu’il entend

les langues médisantes.
Le tiede se réveille quand on commence a raconter une fable.

Nous vimes aussi un autre vieillard nommé Machétes qui demeurait assez loin des autres
freres. Ce saint homme demanda longtemps cette grace a Dieu et lobtint enfin, que quelque
long que pit étre un entretien spirituel, il ne s’y endormit jamais; mais quaussitot quon
commencerait a dire une parole de médisance ou quelque discours inutile, il sendormit
aussitot sans que cette parole envenimée pfit seulement souiller son oreille. (Inst., V, 29. P.
L., 49, 246.)

Ce méme vieillard nous découvrit encore en cette sorte que cétait le diable qui était
lauteur des fables et des discours inutiles et lennemi des entretiens spirituels. Comme il
parlait un jour devant ses freres de quelques sujets pieux, et qu’ils les voyait si assoupis
qu’ils ne pouvaient vaincre le sommeil, il changea aussitot de discours et leur raconta une
fable. Et ayant remarqué que le plaisir qu’ils y trouvaient les avait réveillés, et qu’ils y étaient

attentifs, il leur dit en soupirant : « Nous avions jusqu’ici parlé de choses saintes et spiritu-

212



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

elles et vous étes tombés dans un assoupissement profond; et aussitot que je vous ai conté
une fable, vous en étes tous sortis. Jugez de la qui est celui qui a porté envie a ces conféren-
ces saintes et spirituelles, ou qui est I'auteur de ces niaiseries. Car vous pouvez reconnaitre

. s o C .
aisément qu’il n’y en a point d’autre que celui qui se réjouissant du mal, ne cesse point de
faire ses efforts pour empécher les saints entretiens et pour conserver les inutiles. » (Inst.,
V,31.P L., 49, 247.)

Le nombre des oraisons. Paul croyait offrir le tribut que Dieu attendait de lui en faisant
chaque jour 300 oraisons, qu’il comptait en tirant 300 petits cailloux de sa tunique. Il ap-
prend qu'une simple villageoise fait 700 oraisons. Inquiet, il consulte Macaire. Il reoit de
cet insigne spirituel la réponse du bon sens : « Si vous étes capable de plus, faites-le; mais

considérez d'abord la qualité de vos prieres. »

Il y a une montagne en Egypte nommée Phermé, qui est proche de la vaste solitude de
Scété. Elle est habitée par environ cinq cents solitaires, entre lesquels il y en avait un, nommé
Paul, qui était un homme excellent, et qui passa toute sa vie en cette maniere. Il ne fit jamais
aucun ouvrage, il ne se méla jamais daucune affaire; et ne regut jamais rien de personne,
que ce quil fallait pour vivre durant un jour. Mais tout son ouvrage et tout son exercice
consistaient a prier sans cesse. Il faisait chaque jour trois cents oraisons réglées, et portait
sur lui pour cela trois cents petites pierres, dont il en mettait une a part a chaque oraison
qu'il luisait. Etant allé trouver saint Macaire, surnommé le citadin, pour recevoir quelque
consolation de lui, il lui dit : « Mon peére, je suis extrémement affligé. » Le saint l'ayant
contraint de lui en déclarer la cause, il lui parla de la sorte : « Il y a dans un village une
fille qui sert Dieu depuis trente ans, dont plusieurs mont rapporté, quelle ne mange que le
samedi et le dimanche, et quelle fait chaque jour sept cents oraisons, ce qui moblige a me
condamner moi-méme de ce quétant un homme, et ayant beaucoup plus de force quelle, je
nai pu jusqu’ici faire que trois cents oraisons par jour. » Saint Macaire lui répondit : « Voici
la soixantiéme année que je ne fais que cent oraisons par jour, et que je travaille de mes
mains pour me nourrir, et pour macquitter de ce que je dois envers mes freres, sans que
néanmoins ma conscience maccuse détre négligent. Que si la votre vous reproche quelque
chose, encore que vous en fassiez trois cents par jour, il est visible ou que vous ne priez pas

avec assez de pureté, ou que vous en pouvez faire davantage ». (Heracl, 8. P. L., 74, 279.)

La vision de Macaire. Les Egyptiens se représentaient les démons sous les traits des nég-
res de I'Ethiopie qui apportaient dans leur paisible contrée les horreurs de I'invasion. Mais
les démons savent se transformer; ils deviennent damusants petits Ethiopiens, ils se ré-
pandent parmi les moines pendant qu’ils récitent ou entendent loffice et multiplient les

ingénieuses tentations.

Ceux qui l'avaient entendu de sa propre bouche nous assurérent que le démon vint une

213



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nuit frapper a la porte de sa cellule, et lui dit : « Levez-vous, abbé Macaire, afin que nous alli-
ons avec les fréres faire les prieres de la nuit. Ignorez-vous qu’il ne se fait point d'assemblée
de solitaires dans laquelle nous ne nous trouvions? Venez seulement, et vous verrez de nos
oeuvres. » Macaire se rendit a loffice de nuit, loffice durant toute la nuit, et 1a se mettant
encore en priere il demanda a Dieu de lui faire connaitre si ce que le démon lui avait dit
était véritable. Aussitot il vit dans toute léglise comme de petits enfants éthiopiens extreé-
mement laids, qui couraient de tous cOtés, et allaient si vite qu’il semblait qu’ils eussent des
ailes. Or la coutume est que tous les fréres étant assis, il y en a un qui récite un psaume, et
les autres Iécoutent ou répondent. Ces petits Ethiopiens courant donc, comme jai dit, dega
et dela, faisaient diverses malices a tous ceux qui étaient ainsi assis. Ils fermaient les pau-
piéres de quelques-uns, et ils sendormaient aussitot. Ils mettaient les doigts dans la bouche
de quelques autres et ils les faisaient bailler. Et alors méme que, le psaume étant achevé,
ces solitaires se prosternaient en terre pour faire oraison, ils ne laissaient pas de courir a
lentour deux, paraissant a 'un sous la figure d'une femme, a un autre comme béatissant
quelque maison, a un autre comme portant quelque chose et ainsi a d’autres en d’autres
manieres ; ce qui faisait que ces solitaires durant leur priere roulaient dans leur imaginati-
on et dans leurs pensées tout ce que les démons leur représentaient comme en se jouant.
Il y en avait néanmoins quelques-uns, qui comme par je ne sais quelle force supérieure les
repoussaient de telle sorte, lorsqu’ils les voulaient ainsi tromper, qu’ils tombaient, les pieds
contre terre, et que ne pouvant apres cela demeurer debout, ils nosaient plus passer aupres
deux; au lieu quiau contraire ils marchaient sur la téte et sur le dos de quelques autres des
freres et, se moquaient deux parce qu’ils nétaient pas attentifs a leur oraison. Saint Macai-
re ayant vu cela jeta de profonds soupirs et fondant en larmes en la présence de Dieu lui
dit : « Regardez, Seigneur, de quelle sorte le démon nous tend des pieges. Parlez s’il vous
plait d’'une voix tonnante, faites-lui sentir les effets de votre juste colere. » Lorsque la priere
fut finie, le saint pour approfondir encore davantage la vérité de ce qu’il avait ainsi vu, fit
appeler en particulier et I'un apres l'autre tous ceux des fréres auxquels il avait remarqué
que les démons sétaient ainsi apparus et leur demanda si durant leur oraison ils avaient
eu quelque pensée ou de batiment, ou de voyage, ou d’autres choses selon ce qu'il avait
reconnu que les démons les leur avaient. représentées; chacun deux lui avouant que cela
sétait passé de la sorte il connut que toutes ces pensées vaines et inutiles que lon a durant
loffice et dans la priere, arrivent par 'illusion des démons, et que ces Ethiopiens si affreux
et si difformes sont repoussés par ceux qui veillent avec grand soin sur eux-mémes, parce
quune ame unie a Dieu, et qui dans le temps de loraison a une attention particuliere vers
lui, ne peut souftrir que rien détrange ni d’inutile entre dans elle, pour la distraire et pour
la troubler. (H. M., 29. P. L., 21, 455.)

214



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

III. — Lart de prier.

Lassiduité aux offices célébrés en commun et a la récitation lente et solitaire des psaumes
dans la cellule, donne le désir d'une connaissance plus intime de Dieu. Disons plutot que
ce gotit de priere est déja l'aube de loraison. « Vous étes déja arrivés a la porte d’une oraison
si excellente.., cest connaitre a moitié une chose que de discerner ce quon doit demander
pour la connaitre, et un homme sera bient6t savant, lorsqu’il peut dire déja ce qu'il ne sait
pas » (Coll. X). « Tu ne chercherais pas ce quest loraison, si tu ne la faisais déja. » Aussi
bien n'y a-t-il pas de limite nettement marquée entre les deux sortes de priére, mentale et

vocale; il n'y aurait pas de priére si lesprit navait point de part a la récitation.

De l'art de prier les Peres connaissent les deux éléments, celui des procédés, des recettes

et des conseils, et celui quon attend du maitre intérieur.
Nous recevrons d’abord les données de leur expérience qu’ils ont formulées en préceptes.

Comment occuper lesprit et le maintenir priant? Le moyen qui soffre naturellement aux
débutants est de se rappeler les lecons des maitres, de se les redire, dentrer ainsi dans leurs
pensées. Ainsi font les disciples des rhéteurs et des philosophes. Les moines en refaisant la
priére dont ils ont recu la confidence, ne sécartent pas de la sainte Ecriture et des psaumes,
modele et theme de la priere chrétienne. Retenir les pensées qui ont spécialement frappé
au cours de loffice, sen laisser pénétrer, se les assimiler par une lente et continuelle con-
sidération, voila lenseignement de Cassien. Nous en voyons le fruit dans la maniére dont
le verset « Deus in adjutorium » est appliqué a tentes les situations ol le moine peut se
trouver. Sur cette autorité peuvent sappuyer les disciples de saint Tenace aussi bien que les

fervents de la priere liturgies

Il faut voir aussi quelles précautions I'ame doit prendre pour rester libre de se donner a
cet exercice. Le conseil qui revient ici est celui qui a fait adopter la vie solitaire « Fuge, tace.

» Il s'agit den faire l'application a loccupation la plus sainte.

Avoir quitté la ville ne suffit pas, on doit garder sa cellule, pour y continuer la priere

solitaire et nocturne du Maitre.

Ne retournez pas en pensée dans le monde! Les sollicitations des souvenirs et de
I'imagination sont pressantes. Ecartez-les avec [énergie de votre premiére fuite, comme ce
religieux qui voulant affranchir sa priere du tribut des distractions, jette au feu le paquet

de lettres attendues depuis longtemps et qu’il vient enfin de recevoir.

Mais ce nest pas seulement au temps de la priére que le combat doit avoir lieu. Quels
sont en définitive les objets qui ont le plus de puissance pour détourner notre esprit? Ceux

auxquels nous sommes attachés. En rompant ces liens nous libérons notre priere.

Ainsi la maitrise des facultés est le fruit naturel de 'abnégation et la facilité a sélever est

215



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

en fonction de la pureté de I'ame.

On trouve déja dans les textes que nous citons, et il serait facile de les compléter, les
éléments communs aux diverses méthodes, leur insistance sur les dispositions lointaines a
loraison, sur les précautions a prendre pour assurer le recueillement, les encouragements a
ceux qui sont attaqués des distractions, Iéloge de cet effort de priere qui est lui-méme une

priere.

Apprenez-nous a prier! Germain sadresse a I'abbé Isaac. Germain a entendu bien des
exhortations; il est déja dans I’habitude de donner du temps a la priére. Mais, pense-t-il,
il doit y avoir un art de prier, comme il y a une grammaire et une rhétorique. Il entrevoit
confusément les linéaments de ces préceptes : se faire une idée qui aide a concevoir Dieu,
moyens de la développer, recettes pour la fixer dans lesprit. Germain attend de 'abbé Isaac

qu’il mette au point ces éléments et lui livre une méthode.

Mon pere, dit 'abbé Germain, il est certain que votre premiere conférence nous avait fort
étonnés, et cest ce qui nous avait portés a souhaiter encore le bien de vous voir, mais celle-
ci nous étonne bien davantage. Car plus nous nous sentons encouragés par vos discours a
soupirer apres un si grand bonheur, plus aussi nous nous trouvons abattus et sans espérance,
en ne voyant pas le moyen darriver a un état si sublime. Il faut dong, s’il vous plait, que vous
nous permettiez de vous ouvrir notre cceur, et de vous dire franchement toutes les pensées

qui nous viennent, lorsque nous sommes en nos cellules.

Il nous semble donc, mon peére, que chaque profession et chaque art doit, avant que de
pouvoir monter a la perfection, passer par des commencements qui soient aisés et faciles
afin que ces premieres instructions soient comme un lait pour s’y nourrir et s’y fortifier
peu a peu, et pour sélever comme insensiblement et sans peine du dernier degré de cet
art, a sa plus haute perfection. Comment, par exemple, un enfant pourrait-il prononcer les
syllabes et assembler les mots, s'il n'avait appris auparavant a bien connaitre les lettres ? Ou
comment pourrait-il lire couramment, et sans hésiter, celui qui ne peut qua peine lire trois
mots de suite? Comment pourrait devenir habile dans la rhétorique, ou dans la philosophie,
celui qui ne sait pas encore les regles de la grammaire? Nous croyons de méme, mon pere,
que cet art divin qui nous apprend a nous tenir inséparablement attachés a Dieu, a aussi ses
principes et ses fondements qu’il faut établir d'abord, et bien affermir pour y asseoir ensuite
cet édifice spirituel de la plus haute perfection. Que si vous nous permettez de vous dire nos
pensées, quoique tres informes, nous avons cru que ces fondements pouvaient étre, dapres
quelque objet et quelque idée qui remplit notre mémoire, et qui nous servit a concevoir
Dieu, et a nous tenir en sa présence, et de chercher ensuite, comment on se peut fixer dans

cette idée. Nous croyons, mon pere, que tout est renfermé dans ces deux principes.

> . o) . A . I3 . . \
Clest pourquoi nous désirons savoir quelle peut étre cette idée qui serait propre a nous

216



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

faire concevoir Dieu, et a le rendre présent en sous, afin que tdchant de nous la tenir tou-
jours devant les yeux, nous puissions dés lors que nous l'aurions perdue de vue, la rappe-
ler aussitot et la recouvrer sans aucune peine, Car il arrive quelquefois qu’apres nous étre
longtemps égarés dans nos prieres, lorsque nous revenons a nous, comme d’un profond
assoupissement, et que nous réveillant de notre sommeil, nous cherchons de rappeler ce
souvenir de Dieu, qui était déja tout étoufté dans nous, cette longue recherche nous lasse,
et avant méme que noua ayons retrouvé nos premieres pensées, notre effort et notre atten-
tion se relachent et se dissipent sans que notre esprit ait pu rien concevoir de spirituel. Il
est visible que nous ne tombons dans ce désordre et dans cette confusion, que parce que
nous navons rien d’arrété que nous nous proposions comme un objet fixe et immobile, au-
quel nous puissions tout d’'un coup rappeler notre esprit apres cette dissipation, et le faire
rentrer comme dans un port tranquille, apres qu’il sest longtemps égaré de sa route. Clest
pourquoi il arrive que notre 4me dans cette ignorance, et dans tette multitude dembarras
et de difficultés, se trouvant comme dans une ivresse continuelle, va dobjet en objet, et de
pense en pensée, sans quelle puisée méme conserver longtemps celles qui sont bonnes, qui
lui viennent plutot par hasard que par sen travail et sa recherche, perce que les recevant
toutes sans choix comme elles se présentent, elle ne peut remarquer quand elles se retirent

comme elle ne sétait point apercue de leur entrée. (Coll., X, 8. P. L., 49, 828.)

Linitiation opportune Modele du directeur, l'abbé Isaac, sest gardé de donner a ses disci-
ples des lecons que leur inexpérience les rendait incapables de saisir. Il les voit maintenant

assez avancés pour quon leur ouvre la porte du sanctuaire.

Cette demande que vous me faites, si particuliére et si spirituelle, est une marque que
vote nétes pus fort éloignée de la pureté. On ne peut guere, je ne dis pas comprendre et
concevoir cette matiére, mais je dis méme en former les difficultés que vous faites, quapres
avoir employé beaucoup de temps, et avoir fait beaucoup deffets, pour tacher de la pénétrer.
I1 faut avoir longtemps mené une vie réglée et exacte, qui nous donne enfin par une longue
expérience la hardiesse de frapper a la porte de cette divine pureté, et qui excite en nous un
désir ardent de la posséder. Cest pourquoi, puisque je reconnais par ce que vous venez de
dire, que non seulement vous étes déja arrivés comme a la porte d’'une oraison si excellente,
mais que vous étes méme entrés au dedans, et que vous avez connu par votre expérience
une grande partie de ce quelle cache de plus secret et de plus impénétrable, jespere que
je maurai pas grande peine a vous faire entrer, autant que Dieu men fera la grace, dans ce
sanctuaire, et que vous naurez pas de peine a y contempler les choses que nous tacherons de
vous faire voir. Cest connaitre a moitié une chose, que de discerner ce quon doit demander

pour la connaitre ; et un homme est bient6t savant, lorsqu’il connait bien ce qu’il ne sait
pas.

Clest pourquoi je ne crains plus de passer pour une personne ou légére, ou qui trahisse

217



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

la vérité quelle posséde, en vous découvrant aujourd’hui ce que javais voulu dans notre
derniére conférence vous cacher de la perfection et de lexcellence de la priére, puis-quaussi
bien, étant en état ou vous étes, Dieu seul sans nos paroles et sans notre ministere, vous
ferait comprendre plus de choses sur ce sujet que je ne vous en pourrais dire. (Coll., X, 9. P.
L., 49, 830.)

La récitation de l'office et oraison. Quel a été jusque-la lexercice intérieur des deux
amis Germain et Cassien? Ils ont repassé dans le secret de la cellule les lecons recues a la

synaxe.

Trois extraits des « Institutions » rappellent et complétent ce que nous avons appris de la
priere commune des moines. Réunis dans Iéglise, tous observent la loi du parfait silence,
évitant méme un mouvement qui pourrait le troubler. Tous sont attentifs tandis que I'un
deux récite lentement le psaume. Lorsqu’il a fini ils se prosternent, puis se relévent, les
mains tendues vers le ciel, toujours en silence. On entend seulement quelques soupirs de
freres a la piété plus expansive. Le moine oublie la présence de ses voisins, il est tout a
Dieu. Nous saisissons le passage de la priere vocale a loraison. Revenu dans sa cellule, seul
a seul avec le Seigneur, il garde présentes a lesprit les paroles divines qui lont frappé. Il
approfondit I'impression regue et tout en tressant des nattes il donne cours aux saintes
inspirations. Suivant le mouvement de la grace il sarrétera plus ou moins longtemps aux
diverses paroles. Le religieux qui a fréquenté a Manrese retrouve ici les conseils sur les
trois manieres de méditer une priére ou un texte. On peut sen tenir a cette méthode pour

avancer dans la science de loraison et acquérir la facilité de lentretien intérieur.

Qu'un seul verset puisse retenir l'attention d’'un spi-rituel touché par la grace, nous en
avons la preuve dans la méditation de 'abbé Isaac sur le « Deus in adjutorium » que nous

avons donnée a la fin du chapitre de la grace®.

Voici donc lordre que ces saints solitaires gardent dans le commencement et dans la fin de
leurs oraisons. Lorsque le psaume quon récite est achevé, ils ne se jettent pas tout d'un coup
et précipitamment a genoux, comme nous faisons en cette province, ot avant méme que le
psaume soit fini, nous nous hatons de nous prosterner pour prier, afin de terminer bientot
loffice. Comme nous voulons passer le nombre des psaumes qui a été réglé autrefois par
nos anciens, nous comptons a chacun des psaumes quon récite combien il en reste encore
a dire. Nous nous hatons détre bientot a la fin de notre office, parce que nous pensais plus
au soulagement de notre corps qui est fatigué par cette multitude de prieres, qua l'utilité
et a l'avantage que nous ,eu devons tirer pour notre 4me. Ces saints solitaires d Egypte ne
se conduisent pas de la sorte. Avant que de se mettre a genoux, ils prient quelque temps, et

se tiennent presque toujours debout. Ils se prosternent ensuite un, moment en terre com-

PTome I, p. 101.

218



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

me pour adorer Dieu, et se relevent promptement; et étendant encore les mains comme
auparavant, ils sappliquent ainsi avec plus d’ardeur et plus d’attention a la priére. Ils disent
quen demeurant longtemps prosternés en terre non seulement on est plus anisé aux dis-
tractions et aux égarements des pensées, mais quon est encore attaque du sommeil avec
plus de violence. Et plit & Dieu que nous ne fussions pas si convaincus de cette vérité par
notre propre expérience, et par ce qui nous arrive tous les jours, lorsque nous souhaitons
bien souvent que ces prosternements durent longtemps, plutét pour nous reposer en cet
état que pour prier? Que celui dentre ces saints solitaires qui doit dire la collecte se leve de
terre, tous les autres se levent en méme temps. Il n'y en a pas un seul qui ose ni le prévenir
en se mettant a genoux avant lui, ni demeurer encore en terre lorsqu’il sen est relevé, et ils
craignent quon ne croie qu’ils nont pas tant voulu suivre celui qui termine la priere, que

faire eux-mémes leur oraison en particulier.

Nous navons point encore vu pratiquer en aucun endroit de 'Orient ce qui se fait en cette
province, ou lorsque celui qui chante le psaume I'a fini, tous les autres se levent et chantent
avec lui a haute voix : « Gloire soit au Pére, au Fils, et au Saint-Esprit. » Mais dans 'Orient
lorsque celui qui récite le psaume l'a achevé, tout. le monde demeure dans le silence et passe
aloraison; et ce nest que 'antienne quon a coutume de finir par ce verset, quon ajoute pour
honorer la Trinité. (Inst., II, 7, 8. P. L., 49, 91.)

Qui travaille prie. Ce nombre réglé de douze psaumes, ils en allegent en quelque sorte
le poids en donnant quelque repos a leur corps. En effet, a lexception de celui qui sest levé
pour réciter les psaumes, tous restent assis sur des siéges tres bas, l'attention de leur coeur
suspendue a la voix du chantre. Les jetines et le travail continuel de jour et de nuit amenent
une telle lassitude qu’ils ne peuvent réciter en restant debout méme ce nombre de psaumes,

et qu’ils ont besoin de ce soulagement...

Lorsque la récitation des priéres de régle est terminée, chacun rentre dans sa cellule. La,
ils continuent a offrir le sacrifice de louange avec une particuliere attention. Aucun ne se
laisse reprendre par le sommeil, mais ils perséverent ainsi jusqua ce que la clarté de soleil

étant revenue, le travail du jour succéde a celui de la nuit. (Inst., II, 12. P. L., 49, 101.)

Ils joignent encore a ces veilles louvrage de leurs mains, de peur qu’ils ne soient surpris du
sommeil comme les personnes qui demeurent dans loisiveté. Car comme ils ne se réservent
aucun temps pour se reposer et pour suspendre leur travail, ils n'interrompent aussi jamais
leurs méditations spirituelles. Ils exercent en méme temps I'dme et le corps, et taichent de
joindre et dégaler le bien de I'un avec les avantages de l'autre. Ils se servent pour arréter les

mouvements du coeur et I'instabilité des pensées, du travail extérieur des mains comme

219



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

d’'un poids et comme d’une ancre immobile qui puisse raffermir leur ame et la retenir dans
lenclos d’'une cellule comme dans un port assuré, afin que ne sappliquant plus qu’a la médi-
tation des choses saintes et a la garde de sespensées, elle sempéche par cette vigilance non
seulement de consentir a quelque chose de mauvais, mais de donner méme entrée a une
pensée inutile. De sorte qu'il est difficile de discerner qui des deux tient le premier rang;
cest-a-dire, si cest pour se mieux appliquer a la méditation qu’ils travaillent toujours des
mains, ou si cest par ce travail continuel qu’ils font de si grands progres dans la piété, et

qu’ils se sont acquis tant de lumieres, et une si grande science. (Inst., II, 14. P. L., 49, 104.)

Priére vécue. Continuons a montrer la parenté des directions suivies aujourd’hui avec

lenseignement des primitifs.

Une disposition requise habituellement, qui est plus nécessaire a lentrée de loraison et
qui doit alors sexprimer par les paroles ou lattitude, cest le sentiment de son indigence,

laveu méme d’'impuissance et 'humble demande du secours nécessaire.
Est-ce autre chose que la pauvreté spirituelle de Cassien?

Autre conseil de saint Ignace : ne pas considérer les mysteres dans le lointain de I'histoire
ou d’un symbole de foi, mais sen approcher, se faire comme témoin et méme prendre part
a laction. Nest-ce pas ce que conseillait Isaac « que nous nécoutions pas seulement ce que

les personnes disent, mais que nous le voyions de nos yeux et le bouchions de nos mains »

Que I'dime donc sattache sans cesse a cette parole, jusqua ce que par la méditation con-
tinuelle quelle en fera, elle devienne assez forte pour rejeter loin delle cette abondance de
pensées, et y renoncer comme a des richesses intérieures et spirituelles, qui sont comprises
dans ce renoncement quelle a fait a tout, afin que, se renfermant comme dans la pauvreté
de ce verset, elle puisse aisément arriver a cette premiere des béatitudes évangéliques : «
Bienheureux les pauvres desprit, parce que le Royaume du ciel est a eux. » Cest en cette
maniére qu'un homme devenant excellemment et spirituellement pauvre, accomplira cet-
te parole du prophéte « Le pauvre et I'indigent, Seigneur, loueront votre nom »; et en effet
quelle pauvreté peut étre plus grande et plus sainte que la pauvreté de celui qui reconnais-
sant qu'il u’a rien de lui, espeére chaque jour de la libéralité dautrui, ce qui lui est nécessaire
pour vivre, et qui, campus unit que sa vie et sa subsistance dépendent a tous moments de la
seule bonté de Dieu, qui la soutient, fait profession détre un de ces misérables pauvres, et
lui crie sincérement tous les jours : « Pour moi mon Dieu, je suis un mendiant et un pauvre,

mou Dieu assistez-moi! »

Le moine qui se maintient dans sa simplicité et son innocence se nourrira des mysteres les
plus sublimes, et sétant par la force et par le sue de cette divine nourriture, transformé dans
toutes les affections qui sont exprimées dans les psaumes, il en recevra toutes les impres-

sions,et les récitera, non plus comme ayant été composées par un prophete, mais comme

220



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

s'il, les composait lui-méme, et qu’il offrit a Dieu sa propre priére, avec une profonde con-
trition de coeur, ou quau moins il crit ces psaumes faite expres pour lui en particulier,
et reconnt clairement que toutes les vérités qui y sont enfermées nont pas seulement été
accomplies en David, mais quelles saccomplissent encore, et se vérifient tous les jours eu

sa propre personne.

Car nous comprenons tout autrement I'Ecriture Sainte, et nous pénétrons pour dire ainsi
jusque dans ce quelle enferme , de plus intérieur et de plus secret, lorsque notre propre
expérience non seulement connait, mais prévient méme tout ce quelle dit, et que le sens
de ses mysteres et de ses énigmes nous est découvert plutdt par ce que nous sentons nous-
mémes, que par tout ce que les hommes nous en peuvent dire. Car passant dans le méme
mouvement et dans la méme impression qui ont fait autrefois composer un psaume, nous
en redevenons comme les auteurs, nous le prévenons plutdt que nous ne le suivons. Nous
comprenons ce qu’il dit, plutot par le coeur que par lesprit. Nous ne faisons plus presque
que nous souvenir en le méditant, de ce qui se passe tous les jours, ou sest passé en nous
par lartifice des démons; et nous nous rappelons dans la mémoire en les récitant, ou les
maux que notre négligence nous a faits ou les biens que notre vigilance nous a acquis, ce
que Dieu nous a donné par sa bonté, ce que le démon nous a ravi par sa malice, ce que notre
oubli nous a dérobé, ce que notre fragilité nous a fait perdre, et ce que notre ignorance et

notre peu de lumiere nous a fait omettre.

Car nous trouvons toutes ces diverses affections exprimées clairement dans les psaumes,
afin qu’y contemplant comme dans un miroir tres pur toutes les choses qui nous arrivent,
nous les puissions mieux reconnaitre, et quainsi ayant en quelque sorte fait naitre les affec-
tions méme, et les mouvements que nous sentons, nous nécoutions pas seulement ce que
ces psaumes disent, mais que nous le voyions des yeux, et le touchions comme des mains,
que nous ne le regardions plus seulement comme des paroles dont nous avons chargé notre
mémoire, mais comme des mouvements qui nous sont devenus naturels, et que nous les
prononcions avec un profond sentiment du coeur, en pénétrant toujours le sens, non par
la suite du texte, mais par la lumiere de notre propre expérience. Cest le moyen d’arriver
a cette haute perfection de la priére que nous avons représenté dans notre derniere confé-
rence, autant que Dieu a daigné de nous en donner la forme, ou lesprit nest plus occupé
daucune image ou d’'aucun fantdme, ot il ne se sert méme d’aucune parole ni daucun usa-
ge de la voix, mais se laisse aller a un transport, a des ardeurs et des mouvements qui ne se
peuvent exprimer, ou se sentant emporté hors de lui-méme, et entrainé au-dessus de ses
sens et de toutes les choses visibles, il noffre plus ses priéres a Dieu que par des soupirs et
des gémissements ineffables. (Coll., X, 11. P. L., 49, 836.)

Rapprochez encore de la direction donnée par saint Ignace le conseil de Climaque : «

Consolé par une parole, arrétez-vous y sans passer outre. »

221



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ne faites pas de longs discours en parlant a Dieu, de peur que cette vaine recherche de
paroles étudiées et inutiles ne dissipe l'attention de votre esprit, qui ne doit étre attaché qu'a
la vie de ce grand et divin objet. Une seule parole du publicain attira sur lui la miséricorde
de Dieu. Et une seule parole pleine de foi sauva le larron. Les longs discours remplissent
dordinaire de vaines images lesprit de celui qui prie et confondent sen attention au lieu

que peu de mots sont capables de la recueillir.

Lorsque vous vous sentirez tout consolé et tout attendri par quelque parole que vous ré-
citerez dans vos priéres, arrétez-vous-y sets passer outre, puisque cest une marque assurée
que ,notre ange gardien prie avec nous. (Clim., XXXVIII, 14, 15. P. G., 88, 1131.)

Conditions du recueillement. Le lieu de loraison : « Il faut renfermer I'ame et le corps
entre les murailles d’'une cellule. » Ce conseil nest pas contredit par les transports des saints
en présence de la sature sortie des mens divines. Pour que ce cantique dadmiration séléve
spontanément, le coeur a dii prendre 'habitude de la priere en réalisant les conditions ex-
térieures du recueillement. Il a da se priver de 'usage de ses sens, avoir exercé le regard

intérieur, avoir vu clair dans son fond paisible, comme le pécheur dans une eau tranquille.

Plat a Dieu, mon peére, dit 'abbé Germain qu’il fiit aussi facile de conserver toujours les
pensées saintes et spirituelles, comme il est aisé den concevoir les semences. Car nous vo-
yons tous les jours, quaussitot qualler commencét a naitre dans notre coeur ou par la mé-
ditation et le souvenir de I'Ecriture, ou par la mémoire de quelques actions extraordinaires
de vertu, ou par la considération des mysteres, elles nous échappent en un moment et elles
senfuient de nous en quelque sorte, sans que nous puissions les retenir. Si notre esprit fait
de nouveaux efforts et cherche de nouveaux sujets de bonnes pensées, elles disparaissent
encore aussi promptement que les premieres, de sorte que notre esprit ne pouvant dans
cette agitation continuelle et dans ce flux et reflux de pensées demeurer ferme et arrété, et
étant incapable par lui-méme de se fixer dans ces pensées saintes, il semble qu’il y a quelque
lieu de croire que lors méme qu’il sarréte davantage a quelques-unes, elles naissent plutot

dans lui, comme par hasard, quil ne les forme par son application et son travail.

Car comment pourrions-nous croire qu’il est en notre pouvoir de les faire naitre, puisqu’il
nest pas en notre pouvoir de les retenir? Mais ne nous arrétons pas 1a maintenant, s’il vous
plait. Jaurais trop peur que Iéclaircissement de cette nouvelle matiére ne nous jetat trop loin
et ne vous fit trop interrompre le sujet de loraison que vous avez déja commencé. Nous la
réserverons donc pour un temps plus propre et vous continuerez, s’il vous plait, mon pére,
a nous parler de la priére. Nous avons un désir extréme de nous informer de toutes ses
qualités. Cest un sujet trop important, puisque saint Paul nous exhorte a prier toujours.
Clest pourquoi, mou pére, nous vous conjurons de nous parler dabord de la qualité de la

priere, cest-a-dire de nous expliquer quelle est cette priere quon doit toujours avoir dans

222



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

le coeur et, apreés nous lavoir fait connaitre, de nous apprendre le moyen de nous y occuper
sans relache. Car nous voyons assez qu’il ne faut pas en ceci une médiocre application du
coeur. Lexpérience nous le fait assez connaitre tous les jours, et encore bien davantage, 1é
discours que votre sainteté vient de nous faire, par lequel vous réduisez toute la fin d'un
religieux et le plus haut point de la vertu a la persévérance et a la perfection de la priere.
(Coll,, IX, 7. P. L., 49, 779.)

Clest pourquoi il est d'une extréme importance, a celui qui veut acquérir la pureté du
coeur, de choisir des lieux qui ne le puissent jamais tenter par leur fertilité a les cultiver, qui
ne le fassent point sortir malgré lui de sa cellule et qui ne Iexcitent point a venir travailler a
la campagne, de peur que la liberté d’un si grand air ne dissipe tout le recueillement de ses
pensées, ne détourne cette droite intention de son d4me, et ne lui fasse perdre de vue ce but
qu’il se doit toujours proposer. On ne peut éviter ce malheur, quelque attentif et quelque
vigilant quoon puisse étre, quen renfermant I'ame et le corps entre les murailles d’'une cellule,
afin que chaque religieux étant dans ce repos céleste, puisse comme un excellent pécheur
se préparer, a I'imitation des apotres, de quoi pouvoir vivre ; qu'il voie sans faire de bruit
dans le fond paisible de son coeur, cette foule de pensées qui sont comme des poissons qui
y nagent, qu’il jette le filet comme du haut d’'un rocher, dou considérant attentivement tout
ce qui se passe au-dessous de lui, il tire comme avec '’hamegon, les pensées qu’il discernera
étre les meilleures, et rejette les autres comme des poissons qui sont mauvais, et qui ne
peuvent faire que du mal. (Coll., XXXIV, 3. P. L., 49, 1287.)

Je me souviens de volis avoir dit dans notre premiére conférence que chaque ame séléve
dans la priére a proportion de la pureté quelle a, et quelle se sépare de la vue et du souvenir
de toutes choses terrestres et sensibles, a mesure quelle se purifie davantage et selon quelle
est capable de voir par ses yeux intérieurs Jésus, ou humble et encore dans son corps mortel,
ou glorifié et venant dans la majesté de sa gloire. Car celui-la ne pourra pas voir Jésus
lorsqu’il viendra dans la splendeur de son royaume, qui étant encore engagé dans cette
faiblesse des Juifs, ne peut pas dire avec I'Apotre : « Quoique nous ayons connu Jésus-Christ

selon la chair, nous ne le connaissons plus comme tel. »

Ceux-la seulement peuvent contempler sa divinité avec des yeux trés purs, qui sélevant
au-dessus de toutes les oeuvres et de toutes les pensées basses et terrestres, se retirent et
montent avec lui sur cette montagne élevée de la solitude, ou Jésus-Christ dégageant les

ames du tumulte des passions et les séparant du mélange de tous les vices, les établit dans

223



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

une foi vive et les fait monter au plus haut comble des vertus, ou il montre ensuite a dé-
couvert la gloire et la splendeur de son visage a ceux qui ont les yeux du coeur assez purs
pour le contempler. Ce nest pas que Jésus ne se laisse voir aussi de ceux qui demeurent
dans les villes ou dans les bourgs, cest-a-dire qui sont engagés dans la vie active et dans les
actions de charité. Mais ce nest pas dans cette gloire et dans cette majesté éclatante qu’il ne
montre qua ceux qui peuvent monter comme saint Pierre, saint Jacques et saint Jean sur la
montagne des vertus. Cest ainsi quautrefois il apparut a Moise et qu’il parla a Elie dans le
fond d’une solitude. Jésus-Christ a voulu lui-méme nous confirmer cela par son exemple
et nous tracer en sa personne le modele d’'une parfaite pureté. Car encore qu’il fiit la source
inépuisable de toute la sainteté et qu’il netit aucun besoin comme nous de la retraite et de
la solitude pour l'acquérir, puisquétant la pureté méme, il ne pouvait recevoir la moindre
altération de la multitude et de la contagion des hommes, lui qui au contraire, purifie et
sanctifie quand il lui plait tout ce qu’il y a d'impur et de contagieux dans les hommes, il se
retire néanmoins tout seul sur une montagne pour y prier. Il voulait nous apprendre par
cette retraite a nous séparer comme lui du trouble et de la confusion du monde, lorsque
nous voudrions offrir a Dieu des priéres parfaites et les pures affections de notre coeur, afin
quétant encore dans une chair mortelle, nous puissions nous conformer en quelque fagon
a cette souveraine béatitude, quon promet aux saints dans l'autre monde et a regarder Dieu

comme nous tenant lieu de tout en toute chose. (Coll., X, 6. P. L., 49, 826.)

Souvenirs importuns. On se fait violence en cherchant le silence profond, en fuyant mé-
mo la lumiéere du jour. Il faut savoir aussi aller contre les affections légitimes, les soucis du

zéle, lorsqu’ils excitent au temps de la priére des préoccupations importunes.

Je crois qu’il ne sera pas inutile de rapporter aussi I'action d’un solitaire qui sappliquait a
avoir grand soin a purifier son coeur et a contempler les choses célestes. On lui apporta un
jour, aprés quinze ans de retraite, plusieurs lettres de la part de son pere, de sa meére, et de

beaucoup de ses amis qui demeuraient dans la province du Pont.

Ce saint religieux prenant ce gros paquet de lettres pensa longtemps en lui-méme, et dit :
« Combien cette lecture me va-t-elle faire naitre de pensées qui me porteront ou a une joie
ridicule, ou a une tristesse inutile? Combien de fois le jour détournera-t-elle mon coeur de
la contemplation a laquelle je tiche de mappliquer, pour me faire souvenir de ces personnes
qui mécrivent. Combien me faudra-t-il attendre de temps avant que de sortir de ce trouble
et de cette confusion ol je vais entrer, et combien me faudra-t-il travailler pour rentrer dans
la tranquillité et dans la paix ol je tache depuis tant de temps de métablir, si mon esprit
étant touché de cette lecture se retrace le visage et les paroles de ceux que jai quittés il y a si
longtemps et recommence a les voir en quelque sorte, et a demeurer encore de coeur avec
eux. Que me servira-t-il de métre retiré deux de corps si je suis avec eux en esprit? Que

me servira-t-il apres avoir banni leur souvenir de ma mémoire, en renongant au monde

224



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

pour vivre comme si je 0y étais plus, si je ne laisse pas ensuite de revivre en quelque sorte
au monde, et de donner entrée a des choses que javais déja étouffées? » Lorsqu’il repassait
toutes ces pensées en lui-méme, il ne se put résoudre non seulement a ouvrir une seule de
ces lettres, mais non pas méme a décacheter le paquet, de peur quen se souvenant des noms
de ceux qui lui écrivaient, ou en se représentant seulement leurs visages, il ne perdit son
application avec Dieu. Il le jeta donc au feu, en la méme maniere quon le lui avait donné, et
dit en méme temps : « Allez, toutes les pensées de mon pays, briilez toutes avec ces lettres, et
ne tichez pas davantage de me faire retourner a des choses auxquelles j’ai renoncé ». (Inst.,
V,32.P. L., 49, 248.)

Difficultés d’étre maitre de nos pensées. Ces difficultés viennent de la légeéreté de notre
esprit. Nous quittons volontiers une considération pour une autre, nous changeons encore,
le mouvement saccélére de psaume en psaume, de 'Evangile a saint Paul..., noue parcou-

rons toute 'Ecriture Sainte. La vraie priére sarréte longtemps a la méme pensée.

Autre comparaison : il y a une légeéreté en enviable, [ame comme une plume qui a été
mouillée et appesantie par la boue, ne peut étre saisie par le souftle de lesprit et reste collée

aux objets terrestres.

Quelques solitaires demandant a 'abbé Agathon, laquelle de toutes les vertus était la plus
difficile a pratiquer, il leur répondit : « Je crois que cest celle de loraison, parce que lorsque
nous voulons prier Dieu, il n'y a point deffort que les démons ne fassent pour interrompre
notre priere, a cause qu’ils savent que rien nest si puissant pour les désarmer et les empécher
de nous nuire. Cest pourquoi en tous les autres travaux que nous entreprenons dans la
vie religieuse, quelque continuels et pénibles qu’ils puissent étre, nous ne laissons pas de
jouir de quelque repos, mais il ne se passe pas un moment dans la priére, que nous nayons

toujours beaucoup a combattre ». (Pélage, XII, 2. P. L., 73, 941.)

Car notre ame se peut comparer a une plume tres légeére, qui en se conservant dans sa
sécheresse sans étre mouillée par aucune eau ou aucun accident extérieur, peut sélever au
ciel par sa légereté naturelle, soutenue du moindre souffle de lair. Mais s’il arrive quelle
soit un peu mouillée, ou méme quelle soit trempée dans leau, elle en deviendra aussitot
appesantie; et bien loin de suivre sa légereté, le poids de cette humidité qui la pénetre, la
fera aussitdt tomber en terre. Il en est de méme de notre 4me. Tant que le vice ne sen
approche pas, ou que le soin des choses de la terre ne l'appesantit point, et quelle nest point
souillée par leau sale des plaisirs bourbeux de ce monde, sa pureté et sa légereté naturelle
soutenue du souffle du Saint-Esprit, [élévera a la contemplation de Dieu, et lui fera quitter

la terre pour ne vivre plus que dans le ciel et dans la méditation des choses invisibles.

225



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Clest pourquoi nous devons extrémement peser cet avis de Jésus-Christ. «Prenez-garde,
que vos coeurs ne sappesantissent point par la gourmandise, par lexcés du vin, par les soins
de ce monde. » Si nous voulons donc que notre priere pénétre non seulement le ciel, mais
ce qui est méme au-dessus du ciel, faisons en sorte que notre 4me étant purifiée de tous les
vices de la terre et de toutes les ordures des passions, rentre dans la légereté que Dieu lui a
donnée. (Coll., IX, 4. P. L., 49, 774.)

Car nous sentons tous les jours quaussitot que nous commengons de penser a quelque
verset d’'un psaume, il séchappe insensiblement, et nous admirons nous-mémes que nous
passions si vite d’'un endroit de I'Ecriture a un autre. Quand notre esprit commence encore
a s’y appliquer, avant que nous l'ayons plu approfondir, notre mémoire est emportée par un

autre passage qui se présente, et qui nous fait perdre la méditation de celui qui le précédait.

De celui-la lesprit tombe encore dans un autre, et roulant ainsi de psaume en psaume, de
I'Evangile a saint Paul, des ap6tres aux prophétes, des livres de morale aux livres historiques,
il ne fait querrer et que courir par toute Iétendue de I'Ecriture. Il ne peut rien retenir ou
rejeter a son choix. Il nexamine rien a fond. Il nétablit rien de certain sur tout ce qu'il lit;
il entrevoit confusément et superficiellement quelque chose; et au lieu de pénétrer dans
le sens intérieur,. de s’y appliquer et de sen nourrir, il ne fait que leffleurer au dehors, et
il le quitte lorsqu’a peine il a commencé a le gotiter. Ainsi étant toujours dans Iégarement,
toujours dans I'instabilité, toujours dans l'agitation, il est, dans Iéglise, méme au temps de la
priere et du sacrifice, dans une distraction continuelle qui le rend comme ivre, et incapable
de sacquitter comme il faut de ses devoirs. Si par exemple nous prions, nous pensons a un

psaume ou a quelque lecture que nous aurons faite.

Sinous chantons un psaume, il nous viendra dans lesprit autre chose que ce qu’il contient.
Si nous lisons, nous nous trouverons distrait par la pensée de ce que nous avons fait, ou de
ce que nous devons faire. Ainsi notre esprit se conduisant d'une maniére irréguliére, et
faisant tout sans ordre et a contre-temps, il sabandonne comme au hasard a tout ce qui
se présente a lui, sans pouvoir ni retenir en soi ce qui lui plait davantage, ni sen occuper
solidement. (Coll., X, 13. P. L., 49, 840.)

Oraison et détachement, influence réciproque. Silon veut développer l'aptitude a mon-

ter, quon veille a ne pas souiller la pureté de I'ame par des paroles inconsidérées!

Non seulement aux temps fixés pour la priére, mais dans tout le cours de la journée, on

préservera cette pureté de I'ame par [éloignement de tout ce qui ne mene pas a Dieu.

Le détachement dispose a loraison, de loraison nait le détachement: ces relations entre

226



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

la pratique de la vertu et la facilité a prier sont rappelées fréquemment et avec Insistance,

cest lexhortation a la priere continuelle, recue dés la premiére conférence de Cassien.

Je crois, répondit le saint vieillard Isaac, qu’il est impossible de bien comprendre toutes
les différentes sortes doraisons sans une grande pureté du coeur, et sans une assistance
particuliere de la grace et de la lumiere du Saint-Esprit. La priere est aussi diversifiée dans
ses especes, qu'une ame, ou pour mieux dire, toutes les ames ensemble le sont dans leurs
dispositions et dans leurs états. Ainsi quoique nous reconnaissions franchement que not-
re esprit soit trop grossier pour voir et pour distinguer nettement toutes ces différences,
néanmoins je ne refuse pas dessayer de vous les expliquer, autant que le peu dexpérience
que jai de ces choses, le pourra permettre. Car la priere, pour le dire ainsi, se transforme
dans tous les états de I'ame. Elle se proportionne au degré de pureté dans lequel nous nous
sommes élevés, et aux dispositions différentes dans lesquelles les divers accidents de la vie,

ou notre attention particuliere a Dieu nous peut mettre.

Cest pourquoi il est certain quune méme personne ne peut former toujours des prieres
semblables et uniformes. On prie autrement lorsquon est dans la joie, ou lorsquon est dans
une tristesse et dans un accablement qui nous fait perdre toute lespérance. On prie autre-
ment lorsque tout nous réussit heureusement dans la piété, ou lorsquon est attaqué par des
tentations trés violentes, lorsquon demande a Dieu le pardon de ses péchés, nu lorsquon
le prie de nous redoubler ses graces, de nous accorder quelque vertu, ou de nous délivrer
de quelque vice, lorsquon pense a lenfer et a la terreur du dernier jugement, ou lorsquon
sanime par lespérance des biens éternels ou par le désir de les posséder, lorsque nous nous
trouvons dans quelques dangers, et que nous sommes réduits a quelques extrémités, ou
lorsque nous sommes dans la paix et dans l'assurance, enfin lorsque Dieu nous révéle ses
saints mysteres, ou lorsqu’il nous laisse dans la stérilité et dans une sécheresse de pensées,
aussi bien que de vertus. (Coll., IX, 8. P. L., 49, 779.)

Un autre saint vieillard disait : « Comme nous ne pouvons voir notre visage dans leau
trouble, ainsi notre 4&me ne peut contempler Dieu dans la priére, si elle ne se purifie aupa-
ravant de toutes les pensées vaines qui la remplissent de nuages. » (Pélage, XII, 13. P. L., 73,
942.)

Il arrive souvent qu'une personne qui a recu de Dieu le don d’une parfaite oraison et qui

en a goité les graces et les douceurs, souille la pureté de son ame par une parole inconsidé-

227



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

rée et quensuite, elle ne trouve plus dans ses priéres ce quelle y cherche et ce quelle avait
accoutumé d’y trouver auparavant. (Clim., XXVIII, 54. P. G., 88, 1138.)

Puisque vous désirez détre encore instruit, dit 'abbé Isaac, je veux bien vous redire en
peu de mots ce que je crois le plus str pour arréter [égarement de notre coeur. On peut
remarquer pour cela trois choses principales : la veille, la méditation et la priére. Lassiduité
et l'application continuelle a ces trois exercices établissent bientdt notre esprit dans une

fermeté immobile et inébranlable.

Il y faut néanmoins joindre le travail des mains qui soit continuel, en ne le destinant
pas a notre avarice particuliére, mais aux sacrés usages quen doit faire le Monastere, afin
que retranchant ainsi tous les soins de cette vie, nous rappelions toute notre intention a
l'accomplissement de cette parole de saint Paul : « Priez sans relache. » Car celui qui ne
prie que lorsqu’il est & genoux prie bien peu; mais celui qui lors méme qu’il prie se lais-
se emporter aux égarements et aux distractions de son coeur, ne prie point du tout. Cest
pourquoi avant méme que de prier, nous devons tacher détre dans la méme disposition ot
nous souhaitons que Dieu nous trouve lorsque nous prions. Car il faut nécessairement que
létat ou est lesprit avant qu’il prie, passe et continue encore dans sa priere, et qu’il y trouve
selon qu’il était disposé auparavant, ou des pensées basses qui le portent vers la terre, ou
des pensées saintes qui [élevent vars le ciel. (Coll., X, 14. P. L., 49, 842.)

IV. — LInspiration.

Comment les Peres auraient-ils négligé cet élément de la priere que ne peuvent suppléer
ni conseils ni méthodes? Par leurs observations répétées sur la pureté du regard intérieur,
ils ont mis en évidence la supériorité des lecons sans paroles données a I'intime du coeur.
Clest que méme en serrant davantage et en complétant les conseils méthodiques, nous ne
trouverions pas le secret de loraison, de la priére fervente ni mémo de la plus simple priére.
Les regles de la prosodie ne font pas un poéte. La prieére elle aussi est chose d’inspiration,

d’une inspiration transcendante, il lui faut le souffle den-haut.

Ce secours est indispensable. Lappréciation du rdle de la grace dans loraison ne porte
pas trace d'influence pélagienne, a moins de trouver le semi-pélagianisme dans l'assurance

réitérée, que le ciel ne manquera pas a la bonne volonté.

Il faut bien distinguer de la science spirituelle cette autre science que peut acquérir un
philosophe, ou celui qui commente I'Ecriture comme un chef-doeuvre humain. Que le
moine lui-méme, en qui on suppose présent un foyer de lumiere spirituelle, ne mesure pas

laction delesprit divin a la facilité qu’il peut avoir dexprimer de belles pensées Les chrétiens

228



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

peu familiers avec lenseignement des spirituels confondent souvent révélation sensible et
communication de la grace. Dieu a bien des maniéres de nous appeler et de nous parler
sans faire de miracle. Les bons conseils donnés par les saints, ceux donnés par les objets

inanimés, par le jeu des événements nous mettent déja dans les régions surnaturelles.

Lajoie et la paix nous font sentir que nous respirons une atmosphére divine. Mais l'aridité,
lennui, le sentiment du vide, ne sont pas des marques que le contact divin a cessé. Les

alternatives de clarté et de ténebres pourraient égarer une 4me inexpérimentée.

Lhistoire des sectes illuministes montre la nécessité de prémunir contre les illusions ceux
qui se guident aux lumieres les plus intérieures. A ceux déja apportés au chapitre de la

Discrétion nous ajoutons quelques exemples d’hommes vertueux trompés par le démon.

Ce sont des cas isolés. Il ne parait pas que les victimes de ces prestiges diaboliques aient
fait école. Fait considérable, a la louange des Peres Egyptiens : le faux mysticisme qui a fait
des ravages en Syrie et en Orient, et dont on voit des manifestations bruyantes a toutes les

périodes de I'histoire religieuse, ne sest pas développé ni acclimaté parmi eux.

Lambition de Macaire. Il se propose de ne plus laisser son esprit redescendre sur la terre.
Apres trois jours defforts, il y renonce. Dieu le préserve de la vanité en lui faisant sentir que

les graces d’'union ne dépendent pas de la volonté des hommes.

Cet homme, qui semblait étre impassible, nous disait aussi une autre fois « Aprés avoir
exactement accompli tous les devoirs de la vie solitaire et religieuse, il me vint un autre
désir purement spirituel, qui fut de mettre durant cinq jours mon esprit en telle assiette,
que rien ne le pat séparer de Dieu et qu’il nett point d’autres pensées que de lui seul. Je
fermai ensuite le dedans et le dehors de ma cellule, afin de nétre point obligé de répondre
a qui que ce fat, et me tenant debout, je commencais sur les huit heures du matin a dire a
mon ame : « Prends garde a ne point descendre du ciel. Tu as la les Anges, les Archanges,
les Chérubins, les Séraphins et toutes les Puissances célestes. Tu y as ton Dieu, créateur de
toutes choses. N'en pars donc point, ne descends point au-dessous des cieux et ne te laisse
point aller a des pensées basses et terrestres. » Ayant passé de la sorte deux jours et deux
nuits, le démon en congut une telle rage, qu’il vint comme une flamme de feu, et brila
tout ce qui était dans ma cellule et méme la natte de jonc sur laquelle jétais debout, en telle
sorte que je croyais briller moi-méme; ce qui mayant enfin touché de crainte, je me départis
le troisiéme jour de la résolution que javais prise, ne pouvant davantage tenir ma pensée
dans cette parfaite union et je descendis dans la considération des choses du monde, Dieu

le permettant ainsi, de peur que je ne menflasse de vanité. » (Héracl, 6. P. L., 74, 274.)

Science surnaturelle. Tabbé Théodore offre un exemple des lumiéres que jette une vie

vertueuse sur le texte des Livres Saints. Lés efforts que la grace demande a l'ascete, néces-

229



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

saires pour montrer les degrés supérieurs de loraison, le sont également a qui veut avoir la

vraie science de 'Ecriture.

Des spirituels d’ages postérieurs dénonceront, parfois non sans malice, les illusions et les
incompréhensions de docteurs devenus savants par la seule étude des livres. Ici le jeune
Cassien est mis en garde contre la présomption que peut donner une certaine science ac-
quise. On se croira un spirituel parce quon peut parler des choses spirituelles. « Ce sont
deux choses différentes, d’avoir quelque facilité de parole et de contempler les mysteres par

loeil d’'un coeur pur et éclairé. »

Nous avons vu aussi 'abbé Théodore qui était un homme d’une grande sainteté, et ex-
trémement habile, non seulement dans tout ce qui regarde la science de la pratique, mais
encore l'intelligence de I'Ecriture, qu’il n'avait point acquise par létude et par la lecture, ou
par les belles lettres du monde, mais uniquement par la pureté de son coeur. Car il savait
a peine quelques mots de la langue grecque, et il ne la parlait quavec difficulté. Ce saint
homme cherchant une fois 1éclaircissement d'une question tres difficile, demeura en prie-
res sept jours et sept nuits sans discontinuer, jusqua ce que Dieu lui en et enfin donné

[éclaircissement.

Lorsque quelques solitaires témoignaient un jour a ce saint homme létonnement ou ils
étaient de cette grande lumiére qu’il avait, et qu’ils lui demandaient lexplication de quel-
ques endroits de I'Ecriture, il leur dit qu’un religieux qui désirait pénétrer dans le sens de
I'Ecriture Sainte, ne devait point consumer son esprit a lire les commentaires, mais qu’il
devait plutot employer tous ses soins a se purifier de ses vices. Quand ces vices auront €té
bannis de Idme, les yeux du coeur nayant plus ce voile, commenceront a contempler sens

effort, et comme naturellement les merveilles renfermées dans I'Ecriture.

Car le Saint-Esprit ne nous a pas donné ces livres, afin qu’ils nous fussent inconnus et
inintelligibles. Cest nous-mémes qui nous les obscurcissons en couvrant les yeux de notre
coeur par le voile de nos péchés. Lorsque ces yeux intérieurs ont recouvré leur premiere san-
té et leur naturelle vigueur il nous suffit de lire ces livres saints pour en avoir I'intelligence,
sans que nous ayons besoin de ces commentaires, comme les yeux de notre corps, lorsqu’ils
sont sains et purs, nont point besoin d’aucun secours étranger pour voir. La raison méme
qui fait que ces auteurs sentre-combattent, et tombent dans tant de différentes erreurs, est
que la plupart dentre eux se hatent de donner des sens a I'Ecriture, avant que d’avoir tra-
vaillé a purifier leur ame. Ainsi 'impureté de leur coeur les jetant dans des sentiments tout
différents et contraires a la foi, elle les empéche de bien comprendre la lumiére de la vérité.
(Inst., V, 33, 34. P. L., 49, 249.)

230



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Lorsque nous parlons de Dieu par 'Esprit de Dieu, notre parole est celle de Dieu méme,
qui est toute pure et toute sainte et subsiste éternellement; au lieu que celui qui parle de
Dieu par son propre esprit et non par une connaissance qui lui vienne de lesprit de Dieu,
nen parle que par des conjectures, qui nont point de solidité ni de subsistance. (Clim., XXX,
23.P.G,, 88,1158.)

Clest pourquoi si vous avez un désir sincére de vous élever a la science spirituelle, non
par un mouvement de vaine gloire mais par un véritable désir de purifier vos coeurs,
enflammez-vous d’ardeur pour jouir dabord de cette béatitude : « Heureux ceux qui ont
le coeur pur, parce qu’ils verront Dieu », afin que de la vous puissiez passer a cette science
dont I'ange parle ainsi @ Daniel : « Ceux qui seront savants brilleront comme la splendeur
du firmament; et ceux qui instruisent plusieurs personnes de la justice, reluiront comme
des astres dans toute Iéternité. » Et dans un autre prophéte : « Faites luire sur vous la
lumiere de la science, pendant que vous aurez le temps. » Comme je remarque déja en
vous une grande ardeur pour la lecture, hatez-vous d’acquérir promptement tout ce qui
regarde la morale et cette science de pratique sans laquelle on ne peut sélever a cette pureté
de contemplation, qui nest donnée pour récompense qua ceux qui aprés une infinité de
travaux, sont enfin arrivés a la perfection non par les discours ou les instructions des autres,
mais par leurs propres actions. Car ils nacquierent pas I'intelligence par la méditation de
la loi, mais par le fruit de leurs oeuvres. Ils disent avec David : « Vos commandements
mont donné lintelligence. » Et apres sétre purifiés de toute 'impureté de leurs passions,
ils disent avec confiance : « Je chanterai et jaurai l'intelligence dans une voie pure et sans
tache. » Celui-la chante, et comprend ce qu’il dit, qui demeure ferme dans la voie pure par
la pureté de son coeur. Cest pourquoi si vous avez quelque désir de préparer dans votre
ame un temple a cette science spirituelle, purifiez-vous de toute la contagion des vices, et
dégagez-vous de tous les soins de ce monde. Car il est impossible qu'une ame qui tient
encore tant soit peu aux soins du siecle, mérite le don de la science, quelle puisse étre
féconde en des pensées et des sens spirituels, ou retenir avec quelque fermeté les lectures

saintes quelle fait.

Prenez donc bien garde, mes enfants, et vous particuliérement, Cassien, a qui votre jeu-
nesse rend ce que je men vais vous dire plus difficile a observer, que si vous voulez que votre
lecture ne vous soit point inutile, et que tout le fruit de vos saints désirs ne se dissipe point
par [élévement, vous imposiez a votre bouche un silence éternel. Car cest la le premier pas
de cette science actuelle, et tout le travail de 'Thomme, dit 'Ecclésiaste, est a régler sa bou-
che. Cest pourquoi il est bon que vous ayez toujours un grand soin découter et de retenir

toutes les paroles et les instructions de vos anciens, en tenant toujours votre coeur ouvert,

231



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

et votre bouche fermée, et;vous hatant plutot de faire exactement ce quon vous aura dit, que
denseigner ce que vous savez. Car en apprenant aux autres ces saintes vérités, on est expo-
sé a la vaine gloire ; mais en les pratiquant dans le silence, on nen retire que le fruit d'une
intelligence spirituelle. Cest pourquoi dans les conférences que vous aurez avec les anciens,
ne prenez jamais la liberté de parler que pour leur demander Iéclaircissement d’une diffi-
culté dont I'ignorance vous serait dangereuse, ou pour acquérir une connaissance qui vous

serait nécessaire.

Carily a des personnes vaines qui font semblant d’ignorer ce quelles savent fort bien, afin
de faire connaitre leur habileté par des questions adroites et affectées. Mais il est impossible
que celui qui sapplique a la lecture des choses saintes, pour sacquérir de lestime, obtienne
jamais de Dieu le don d’une vraie science. Car quiconque est maitrisé par cette passion, est,
par une suite nécessaire, lesclave de plusieurs autres, et principalement de celle de la vaine
gloire. Ainsi, sétant laissé vaincre dans ces premiers combats auxquels il est exposé pour
pouvoir acquérir le reglement des moeurs et la pratique de la vertu, il ne pourra plus sélever
a cette science et cette contemplation spirituelle, qui nait de ce premier état comme de sa
source. Soyez donc toujours prompt a écouter, et lent a parler, de peur de tomber dans le
malheur que marque Salomon dans ses proverbes, lorsqu’il dit : « Si vous voyez un homme
léger et inconsidéré dans ses paroles, sachez qu'il y a plus a espérer d’'un insensé que de lui.
» (Coll., XIV, 9. P. L., 49, 965.)

La priére toute pure. Voici résumée dans une instruction de Jean de Lycopolis, la doctri-
ne sur la relation entre la pureté de la conscience et la faculté d’atteindre Dieu : « Le but de
la vie solitaire est doffrir a Dieu des prieres si pure que la conscience du solitaire ne puisse
rien lui reprocher... que lon ne s'imagine nulle forme en Dieu... pur esprit qui peut bien

se faire sentir... mais non pas étre compris, étre limité. »

La principale chose a quoi les solitaires doivent travailler est doftrir a Dieu des oraisons
si extrémement pures que leur conscience ne leur puisse rien reprocher, ainsi que Notre-
Seigneur nous lapprend dans I'Evangile par ces paroles : « Lorsque vous étes en priére, si
vous vous souvenez davoir recu quelque déplaisir de votre frére, pardonnez-lui de tout
votre coeur, puisque si vous ae le faites, votre Pere qui est dans le ciel ne vous pardonnera
point aussi vos fautes. » Si donc, comme je l'ai déja dit, nous nous présentons devant Dieu
avec une conscience pure et exempte de tous ces défauts et de toutes ces passions dont jai
parlé, nous pourrons voir Dieu autant qu’il peut étre vu en cette vie et élever vers lui dans
nos priéres loeil de notre entendement pour contempler sinon du corps et avec des regards
sensibles, au moins de lesprit et par une connaissance intellectuelle, celui qui est invisible.
Car que nul ne se persuade de pouvoir contempler sa divine essence telle quelle est en elle-
méme et ne forme pour cela dans son esprit quelque image qui ait du rapport a une figure

corporelle. Que lon ne s'imagine nulle forme en Dieu, ni aucunes limites qui le bornent;

232



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

mais quon le congoive comme un pur esprit, qui peut bien se faire sentir et pénétrer les
affections de nos 4mes, mais non pas étre compris, étre limité, ou étre représenté par des
paroles. Ce qui fait que nous ne devons approcher de lui quavec un profond respect et une
trés grande crainte, ne le considérer par nos regards intérieurs crue d’'une telle maniére que
notre dme sache qu’il est infiniment élevé au-dessus de toute la splendeur, de toute la lu-
miere, de tout [éclat et de toute la majesté quelle est capable de concevoir, quand méme elle

serait toute pure et exempte de toutes les taches et les souillures de la volonté corrompue.

Il faut que ceux qui font profession de renoncer au siecle et de suivre Dieu, travaillent
principalement a ce que je viens de dire, suivant cette parole du psalmiste : Apprenez et
considérez que je suis le Seigneur. Car celui qui le connait autant qu'un homme le peut
connaitre, acquerra ensuite dautres connaissances, méme des plus grands mysteres, puis-
que plus son Ame sera pure, et plus Dieu lui révélera de choses et lui découvrira ses secrets,
parce qualors il se considérera comme son ami et comme il considére ceux dont notre
Sauveur dit dans 'Evangile : « Je ne vous nomme plus mes serviteurs, mais mes amis », et
ainsi il lui accordera comme a un ami qui lui est tres cher, leffet de toutes ses demandes.
Les anges et tous les bienheureux esprits qui sont dans le ciel, le chériront aussi comme
étant 'ami de Dieu et de leur maitre ; ils satisferont a tous ses désirs et on pourra dire de lui
véritablement : Que ni la mort, ni la vie, ni les anges, ni les principautés, ni les puissances,
ni aucune autre créature ne seront capables de le séparer de 'amour de Dieu qui réside en
Jésus-Christ. (H. M., 1. P. L., 21, 397.)

Tous enseignés par Dieu. (S. Jean, VI, 45.) Les Péres ne confondent pas action surna-
turelle et action miraculeuse. Ils nexcitent pas le désir de merveilles opérées sur les sens,
paroles, visions, etc... mais ils enseignent que Dieu sadresse a toutes les dmes. Ils appren-

nent a discerner sa voix et a entretenir les communications avec le ciel.

Dieu a diverses maniéres d'appeler au désert, diverses manieres de converser avec I'ame

solitaire.

Prenant la voix d’un conférencier, ou d’'un chantre, ou donnant son accent aux objets
inanimés, au moment qu’il a choisi il sait dire au religieux gagné par la joie des larmes ou

par la crainte : « Je suisla ! »

Pour expliquer donc plus particuliérement ces trois sortes de vocations dont nous venons
de parler, la premiére est lorsque Dieu nous appelle immédiatement par lui-méme, la se-
conde, lorsqu’il nous appelle par un homme qu’il nous envoie et la troisieme lorsque nous
exposant a quelque grand péril, ou a quelque grand mal, il nous force en quelque sorte de

nous convertir a lui.

Dieu nous appelle immédiatement par lui-méme, lorsque par ses inspirations divines

il nous touche le coeur, et que nous trouvant dans un profond assoupissement, il nous

233



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

réveille tout d’un coup, nous fait aimer notre salut, nous inspire le désir et l'amour de la vie
éternelle, nous exhorte a le suivre, et nous y pousse par une componction salutaire. Clest
ainsi que nous voyons dans I'Ecriture quAbraham sortit par le commandement de Dieu,
de son pays, et du milieu de sa parenté, quand Dieu lui dit : « Sortez de votre terre et de
votre parenté, et de la maison de votre peére. » Ce fut aussi de la sorte que Dieu appela a lui
le grand Antoine; et sa conversion neut point dautre principe que Dieu méme. Car ayant
un jour entendu cette parole de I'Evangile en entrant dans une église : « Qui ne hait pas son
pere et sa meére, et ses enfants et sa femme, et ses terres et sa vie méme, ne peut étre mon
disciple, si vous voulez étre parfait, allez et vendez tout ce que vous avez, et donnez-le aux
pauvres, et venez ensuite apres moi et me suivez », il en fut percé jusqu’au coeur. Il crut
que ce commandement de Dieu sadressait particulierement a lui, et renongant a tout ce
qu’il possédait, il se résolut de suivre Jésus-Christ, sans y avoir été poussé par la parole et

I'instruction d’aucun homme.

Le second degré de vocation est celui que avons dit se faire par lentremise des hommes,
lorsque lexemple des saints, ou leurs instructions nous touchent, et nous enflamment du
désir de notre salut. Cest de cette voie que je reconnais que la grace de Dieu sest voulu
servir pour mappeler a lui, mayant si fort touché autrefois par les vertus et les paroles de ce
grand saint dont nous venons de parler, que jembrassai ensuite la profession religieuse, et
me sacrifiai a la vie qu’il avait choisie. Clest aussi de cette maniére, comme nous le voyons
dans I'Ecriture, que les enfants d’Israél furent délivrés autrefois de la servitude de I'Egypte

par lentremise de Moise.

La troisieme maniére dont Dieu nous appelle, est celle quon peut dire étre mélée de néces-
sité et de violence, comme il arrive lorsqu’au milieu des richesses et des plaisirs du monde,
qui occupent tout notre coeur, nous nous trouvons surpris et accablés tout d'un coup de
quelque accident funeste, et qu'ainsi étant frappés, ou par un grand péril qui nous menace,
ou par la perte de notre bien, ou par la mort des personnes qui nous étaient les plus cheres,
nous sommes forcés en quelque sorte par I'adversité de nous jeter entre les bras de Dieu,

lue nous avions méprisé dans notre prospérité.

Il y a dans I'Ecriture beaucoup dexemples de cette vocation accompagnée de quelque
sorte de nécessité. Car nous y voyons que Dion pour punir les crimes des enfants d’Israél,les
livre entre les mains de leurs ennemis, qu’ils sont réduits aux derniéres extrémités sous
leur domination cruelle, et que lexcés de leurs maux les fait rentrer en eux-mémes pour se
convertir a Dieu. (Coll,, IIL, 4. P. L., 49, 561.)

Diversité des Touches divines. Mais qui est Thomme, quelque expérience qu’il ait, qui

soit capable de rapporter toutes les différentes especes de ces componctions ineftables qui

enflamment 'ame, et qui lui font former des priéres si ferventes et si pures? Je vous en

234



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

rapporterai ici quelques-unes, autant que Dieu me fera la grace de men souvenir, pour
vous servir seulement dexemple. Souvent en récitant un verset de quelque psaume, nous
nous trouvons tout d'un coup dans le mouvement d’une priére toute de feu. Quelque-
fois la voix d’'un de nos fréres qui est tout ensemble nette et édifiante, nous fait passer de

'assoupissement ot nous étions, dans une fervente application a la priere.

Nous savons aussi que la psalmodie grave et modeste a souvent donné de la ferveur dans
léglise a ceux qui étaient présents. Souvent aussi les exhortations et les entretiens spirituels
d’'un homme de Dieu, réveillent les ames lorsquelles sont abattues et leur inspirent une
ardeur nouvelle pour la priére. Quelquefois méme la mort d’'un de nos fréres, ou de quelque
personne que nous aimons, nous fait entrer dans une profonde componction. Le souvenir
de notre ancienne tiédeur et de notre négligence passée, nous inspire aussi quelquefois une
chaleur sainte et extraordinaire. Ainsi tout le monde peut voir par ce peu que je viens de
dire, que Dieu a une infinité de moyens pour nous réveiller, quand il lui plait, de notre
assoupissement, et de nous faire rentrer par sa grace, dans un renouvellement de ferveur.
(Coll,, IX, 26, P. L., 49, 802.)

Comme il y a plusieurs sortes différentes de lumieres qui frappent les yeux des hommes,
ainsi le Soleil intelligible répand plusieurs illuminations différentes dans nos ames. Car il
les éclaire tantot par les larmes extérieures et sensibles de la pénitence qui sortent des yeux
du corps, tantdt par des gémissements intérieurs et spirituels qui sortent du fond de I'dme,
tantot par une joie qui procéde d’avoir entendu la parole sainte, et tantdt de celle qui se for-
me delle-méme dans lesprit, tant6t du repos de la solitude, et tantdt de lobéissance. Outre
ces diverses sortes d'illuminations, il y en a une autre toute singuliére, qui par un ravisse-
ment dextase met 'ame en présence de Jésus-Christ d'une maniére secrete et ineffable, et
la remplit d’'une lumiére spirituelle et céleste. (Clim., XXVI, 145. P. G., 88, 1066.)

Dieu se cache. Ces émotions bienfaisantes ne durent pas toujours. Elles font place a

lindifférence, a la sécheresse, a lennui, au trouble.

Dou Iétonnement, 'inquiétude, les plaintes: « Comment peut-il se faire que Dieu soit si

loin ? Quel est le crime dont il me punit? Que puis-je faire? Que Sais-je devenir ? »

Ces maitres de discrétion savaient donner la parole encourageante et le conseil opportun.
Les réponses générales qu’ils nous ont laissées nont pas la précision dei régles du discerne-
ment des esprits suivies de nos jours. Mais elles en donnent la substance et la description
méme de ces états dissipe les conclusions déprimantes. On est prémuni contre le découra-

gement lorsquon est averti que ces alternatives sont le lot de toutes les ames a la recherche

235



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de Dieu.
Ecoutons Germain, 'ami de Cassien, exposant a 'abbé Isaac les fluctuations de son ame.

Souvent le souvenir de mes péchés me faisant verser beaucoup de larmes, je me suis vu
tout d'un coup si transporté de cette joie dont vous parlez, et que Dieu produisait en moi
par sa visite, que lexces méme de cette joie me persuadait que je ne devais point désespérer
qu’il ne me pardonnat toutes mes fautes. Et il est vrai, mon pere, que je ne trouverais rien au
monde de plus heureux et de plus excellent que cet état, s’il était en notre pouvoir de nous y
mettre. Mais quoique je fasse quelquefois des efforts extrémes pour tacher dexciter en moi
cette componction et ces pleurs, et que je rappelle pour cela avec soin dans ma mémoire

tous mes péchés, et tous les égarements de ma vie, tous mes efforts sont inutiles.

Il me semble alors que mes yeux soient de pierre, et qu’ils soient tellement durs quon nen
puisse faire sortir une goutte deau. Ainsi autant jai de joie quand je me trouve dans cette
abondance de larmes, autant jai de douleur quand je vois que je ne puis plus pleurer de
nouveau lorsque je le veux. (Coll, IX, 27. P. L., 49, 804.)

Ce fut donc a ce bienheureux abbé Daniel que nous nous adressames pour apprendre
de lui, pourquoi, lorsque nous sommes dans nos cellules, nous sentions quelquefois une
si grande ferveur, une joie si ineffable, des lumiéres et des connaissances si saintes et si
abondantes, que non seulement la parole, mais la pensée méme ne les pouvait suivre, que
notre oraison était alors pure et ardente, et que I'dme remplie de fruits spirituels sentait,
lors méme quelle priait en dormant, que ses prieres étaient efficaces, et quelles sélevaient

jusqu’au trone de Dieu.

Doou venait aussi que dautres fois nous nous sentions, sans aucune cause apparente, si
plongés dans une profonde mélancolie, et si remplis d’une tristesse déraisonnable, que non
seulement notre esprit devenait tout sec et stérile sans pouvoir produire aucune bonne pen-
sée, :mais que notre cellule nous devenait insupportable, nos lectures sans gotit, nos priéres
sans attention et sans arrét, notre esprit sans application et tout égaré, et tenant quelque
chose de celui d'un homme ivre sans que nos soupirs et nos efforts puissent rappeler not-
re Ame dans son assiette ordinaire; et que plus nous la voulons attacher et fixer en Dieu,
plus elle semporte et dissipe en mille distractions et mille pensées, et devient tellement se-
che et stérile, et comme incapable de porter aucun fruit spirituel, que ni le royaume des
cieux, ni la crainte de lenfer ne la peut réveiller de cette 1éthargie mortelle et de ce profond
assoupissement. (Coll,, IV, 2. P. L., 49, 585.)

236



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Pourquoi la désolation ? Nos Péres nous ont appris trois raisons de ces sécheresses de
‘ame dont vous me parlez. Car elles viennent ou de notre négligence, ou des attaques du
démon, ou de la conduite de Dieu qui veut éprouver ses serviteurs. Elles viennent par notre
négligence, lorsquayant donné lieu par notre faute a quelque tiédeur, nous tombons dans
indifférence, et ensuite dans le relichement et dans une paresse, qui fait que nous étant
rempli lesprit de pensées mauvaises, nous rendons la terre de notre coeur fertile en épines
et en ronces, qui privent l'4me de tout fruit spirituel, et lempéchent de sappliquer a la con-
templation et a loraison. Elles viennent par les attaques du démon, lorsquétant quelquefois
appliqués au bien intérieurement, cet esprit de malice se glisse dans notre ame par ses sub-
tilités artificieuses, et fait que nous quittons nos meilleures résolutions, ou insensiblement

et sa nous en apercevoir, ou par un ennui qui no en sépare malgré nous.

Quand ces sécheresses viennent de la conduite et de la disposition de Dieu, il le fait pour
deux raisons. La premiére, afin que nous abandonnant pour un peu de temps, cette vue
humble que nous avons alors de notre faiblesse, nous empéche de nous élever de pureté
de coeur qu’il nous avait donnée en nous visitant de sa gréce, et que lexpérience que nous
faisons de ce que nous sommes lorsqu’il nous a abandonnés, nous fasse reconnaitre que
nous ne pouvons ni par nos soupirs ni par notre travail, rentrer dans ce premier état de
joie et de pureté, et que cette premiere joie ne venant point de nos efforts, mais de sa seule

grace, nous devons encore la lui demander, et ne l'attendre que de sa seule miséricorde.

La seconde raison est que Dieu veut par la éprouver notre fidélité, notre persévérance
et la fermeté de nos désirs. Il veut nous faire connaitre a nous-mémes avec quelle ferveur
desprit, et quelle persévérance dans loraison nous devons lui redemander la présence de
son esprit lorsqu’il sest une fois éloigné de nous, afin quayant appris combien on doit tra-
vailler pour acquérir de nouveau cette joie si pure et si spirituelle, nous nous efforcions avec
plus d'ardeur et de vigilance, a la conserver dans nous. Car on est dordinaire plus négligent

a garder ce quon croit plus aisé a retrouver. (Coll., IV, 3, 4. P. L., 49, 587.)

Les illusions. Le conseil de sabandonner a la direction de 'Esprit ne peut étre donné en
public sans quon rappelle le danger détre trompé et la nécessité de contrdle de 'humilité

et de lobéissance.

Le cas de Sérapion serait plutdt décourageant. Cependant, sans nous présumer plus habi-
les et plus clairvoyants que ses guides, nous serions portés a supposer qu'une série de ques-
tions, posées sans apparence d’interrogatoire, auraient amené ce saint homme a sexprimer

plus exactement et a découvrir la vérité qu’il possédait en réalité.

Labbé Daniel nous atteste d’ailleurs I'indulgence du Juge Omniscient a Iégard des simples

qui sont tombés dans quelque erreur.

Il se trouva donc dans ce grand nombre de solitaires qui étaient prévenus de lerreur an-

237



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

thropomorphiste un abbé nommé Sérapion, consommé dans toutes sortes de vertus, et
recommandable par l'austérité de sa vie. Son ignorance en ce point de doctrine nuisait be-
aucoup a tous ses freres; et plus il les passait par le mérite de ses grandes vertus, et par
lautorité de sa vieillesse, plus aussi son erreur leur était dangereuse, et pouvait davantage

altérer la pureté de leur foi.

Comme le saint prétre Paphnuce tenta longtemps de le gagner, mais inutilement, parce
que Sérapion regardait lopinion si orthodoxe de ce saint abbé comme une opinion nouvel-
le, qu’il mavait point recue de la tradition, le diacre Photin, homme trés savant, arriva du
profond de la Grece dans ce désert, pour y voir les solitaires. Le bienheureux Paphnuce le
recut avec toute sorte d'amitié et de respect. Et pour confirmer la foi et la vérité contenue
dans les lettres de Théophile il le pria de lui dire en présence de tous les fréres, comment les
églises de 'Orient entendaient cet endroit de la Genése : « Faisons '’homme a notre image
et a notre ressemblance. » Ce saint diacre lui répondit sans hésiter, que tous les évéques de
ce pays nentendaient point cela a la lettre, ni d'une maniere grossiere, et rapporta beaucoup

dendroits de I'Ecriture, pour prou ver que cela ne se devait pas entendre de la sorte.

Il montra clairement combien il était indigne de croire que cette majesté invisible de
Dieu, si auguste et si incompréhensible, ptit étre bornée par quelque chose qui et la for-
me et la ressemblance d'un homme, puisquelle était toute simple, sans composition, sans
corps, sans figure, et que loeil ne la pouvait voir, comme lesprit ne la pouvait comprend-
re. Enfin il lui parla si fortement sur ce sujet, que le bon vieillard Sérapion, se rendit a ses
raisons, et reconnut ainsi cette vérité catholique établie par toute la tradition de I'Eglise.
Labbé Paplhnuce ressentit a ce changement une joie infinie, et tous les solitaires de ce dé-
sert nen eurent pas une moindre. Nous flimes ravis de voir que Dieu ne(t pas permis qu'un
si grand homme, qui avait vécu si exemplairement durant tant de temps dans le désert, per-
sistat jusqu’a la mort dans une erreur, ol sa seule ignorance et sa simplicité I'avaient engagé,
et nous noue levames tous pour lui en rendre de tres humbles actions de grace, Durant not-
re oraison, ce bon vieillard se trouva si surpris de voir que ces images anciennes et ces
fantomes accoutumés qu’il se représentait en Dieu lorsqu’il priait, seffacaient de son esprit,
que sabandonnant tout a coup aux soupirs et aux larmes, et se jetant par terre, il cria en
soupirant a haute voix: « Hélas! que je suis misérable, ils mont enlevé mon Dieu! Je ne sais
plus maintenant & quoi je me dois attacher, ou qui je dois adorer, ou a qui je puis madresser.
» (Coll,, X, 3, P. L., 49, 823)

V. — Les sujets de méditation.

Nous aurions un moyen de pénétrer la priére intime des Péres s’ils nous avaient laissé un
cours suivi de méditations. En effet les écoles de spiritualité peuvent étre distinguées par

les mysteres auxquels leur attention va de préférence, et il est aisé en parcourant un livre

238



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

de méditations de reconnaitre la famille d'ames a laquelle appartient l'auteur, et les maitres

qu’il a fréquentés.

Mais ni les laics ni les moines de ces temps n'avaient a leur service de pareils mentors, pas

plus que des manuels de retraite.
La traduction de leur discours intérieur est encore incomplete et imparfaite.

Les grandes vérités, la mort, la fin des temps, le chatiment éternel, sont plus souvent

rappelés, sans doute parce que plus faciles a exposer et plus aptes a frapper les esprits.
Ceest le théme habituel des exhortations qui nous ont été livrées.

Nous savons que l'aliment ordinaire de leur piété était ’Ancien et le Nouveau Testament.
Mais nous ne la voyons pas occupée du détail des scenes de la vie de Jésus, comme le sera

la dévotion du moyen 4ge dans « les Méditations de la vie du Christ ».

La personne du Sauveur est présente a leur pensée, nous lentendons invoquée dans les
moments critiques du combat « Donnez-moi, 6 Jésus-Christ, mon cher Maitre, dit Euloge,
la patience qui mest nécessaire pour supporter cet estropié. » Antoine chasse les démena
en son nom. Salaman, que se disputent deux villages, répéte : « Je suis attaché a la croix
avec Jésus-Christ. » Labbé Isaac veut que le moine comme un hérisson spirituel se tienne a
labri sous la pierre évangélique, cest-a-dire qu’il se renferme dans le souvenir de la Passion
de Jésus-Christ. Nous avons donc les témoignages multiples des relations habituelles des
solitaires avec la personne du Verbe Incarné mais nous navons pas la confidence de leur
conversation. Constatons une fois de plus qu’il ne faut pas juger seulement des sentiments
profonds d'un homme ou d’un age par ce qui nous est laissé décrit, et que des silences ne

doivent pas nous faire déprécier la priere des simples et des temps primitifs.

Tous sont appelés. Tous sont appelés a la conversation divine. Quaucun nobjecte son

ignorance ! Le manque de culture importe peu.

Il est bien vrai qu'un fellah devenu moine ne saura pas répéter ce que les anciens ont dit
a la conférence. Ne concluez pas qu’il n’a pas profité, qu’il perd son temps s’il se tient seul
en priere, ou que dans son travail, il naura pas plus de dévotion qu’avant sa conversion.
Un verset suffit a la piété de Pambon comme au repentir de Thais. Comment ces paroles,

toujours les mémes, leur sont toujours nouvelles, cest leur secret.

Quelques solitaires demandant a saint Macaire, en quelle maniére ils devaient prier, il

leur répondit : « Il nest pas besoin d’'user de quantité de paroles; mais il suffit détendre

239



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

les mains vers le ciel et de dire : Seigneur, que votre volonté et votre bon plaisir soient
accomplis! Et lorsque nous nous sentons combattus et pressés de quelque tentation, il faut
dire : Secourez-moi, mon Dieu. Car il sait bien ce qui, nous est nécessaire. » (Pélage, XIII,
10. P. L., 73, 806.)

Un solitaire disant a un bon vieillard : « Mon pére, je prie souvent nos anciens peres de me
donner des avis et des instructions salutaires pour ma conduite, mais je suis si malheureux
que je ne retiens rien de ce qu'ils me disent. » Le saint homme qui avait deux cruches vides
dans sa cellule, lui dit : « Mon fils, prenez I'une de ces cruches; mettez-y de leau; lavez-la;
puis remettez-la en sa place. » Le frere ayant fait cela deux fois de suite, le vieillard lui dit
de lui apporter ces deux cruches; ce quayant aussitot fait il lui demanda laquelle des deux
était la plus nette. « Cest, lui répondit le solitaire, celle ot jai mis de leau et que jai lavée. »
Alors le vieillard lui dit : « Mon fils, il eu est ainsi de votre ame. Car celui qui entend souvent
la parole de Dieu, encore qu’il ne retienne pas les réponses quon fait a ses demandes, est
beaucoup plus pur dans le coeur que celui qui ne daigne pas s'informer de ce qui regarde
son salut. » (Pélage, X, 92. P. L., 73, 929.)

Pambon était sans doute bien jeune et ne savait pas lire, lorsqu’il sadressa un jour a un
solitaire pour apprendre de lui quelque psaume. Le frere lui ayant dit le premier verset du
psaume 38° : « J’ai dit en moi-méme : je veillerai sur moi en toutes choses, pour ne point
pécher par la langue », il ne voulut pas apprendre le second verset et sen alla, disant que
le premier lui suffirait, et qu’il se contentait de tacher de l'apprendre par la pratique. Six
mois apres le méme solitaire lui faisant des reproches de ce qu’il ne l'avait point vu tout
ce temps, il répondit qu’il n'avait pu encore apprendre a pratiquer le verset qu’il lui avait
dit, et beaucoup d’'années apres, un de ses amis lui demandant s’il l'avait enfin appris, il lui
répondit qu'a peine en avait-il pu venir a bout en dix-neuf ans. (Socrate, IV, 23. P. G., 67,
514.)

Ou valeur pensée. Labbé Etienne ne peut satisfaire par de longs discours la sainte curio-
sité de ses visiteurs, et cependant, jour et nuit il ne pense a autre chose qua Notre-Seigneur
Jésus-Christ.

A propos de Pierre le Galate, Théodoret justifie la pratique catholique des pelerinages.

Clest lTamour pour la personne du Sauveur qui conduit Pierre en Palestine.

240



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Trois anciens solitaires étant allés trouver 'abbé Etienne, qui était prétre, et lui parlant
de ce qui regarde le salut, voyant qu’il ne leur répondait point, ils lui dirent : « Dou vient,
mon pere! que vous demeurez dans un tel silence, puisque nous ne venons ici que pour
apprendre de vous des choses utiles et profitables a nos ames? » Il leur répondit : « Excusez-
moi, s’il vous plait. Cest que je nai rien entendu de ce que vous avez dit : et tout ce que
je vous puis dire, est que, je ne pense jour et nuit a autre chose et nmai sans cesse devant
les yeux que Notre-Seigneur Jésus-Christ, attaché pour nous sur la croix. » Ces paroles les

ayant extrémement édifiés, ils sen retournerent, (Moschus, 10, P. L., 74, 149.)

La Galatie fut le premier lieu ou saint Pierre sexerca dans les travaux de la vertu. De la il
passa en Palestine, pour voir les lieux ou sest accomplie la passion de notre Sauveur, et y
adorer le Dieu qui nous a rachetés par son sang; non qu’il le crtit enfermé dans un certain
lieu, Isar il n’ignorait pas que sa nature est infinie, mais parce que ne se contentant pas que
la saule pointe de son esprit jouit par la foi de ces délices spirituelles, sans que les sens y
participassent, il désirait que ses yeux regussent aussi la joie do voir et de considérer cet
objet si cher et si agréable, ainsi qu’il arrive dordinaire qu'une personne qui en aime fort
une autre na pas seulement la joie de la voir, mais regarde avec plaisir toutes les choses qui
lui appartiennent, ce qui fait que Iépouse touchée d'un semblable amour pour son époux
sécrie dans le Cantique : « Mon bien-aimé est entre les autres hommes ce qu'un arbre chargé
de fruits est entre les plantes stériles. Je me suis reposée a lombre de cet arbre et jai gotité de
ses fruits si délicieux. » Cet homme admirable n'a donc rien fait en quoi on puisse trouver
a redire, lorsque désirant de voir comme une ombre de cet épousx, il allait voir le lieu dou
sont sorties ces eaux salutaires qui se sont répandues sur tous les hommes. (Théod., 9. P. L.,
74, 56.)

Vérités toujours nouvelles. Dans nos « retraites de huit jours » et dans nos sermons de
missionnaires, dans Dupont et dans le P. Lejeune, nous ne trouverons pas les grandes vérités
rappelées avec plus de force et de pénétration que dans lexhortation d’Evagre, ou dans le

dialogue pathétique imaginé par Pacome entre I'ame et le corps.

Nous ne pouvons lire une page de ces méditations sans rencontrer le nom de Jésus-Christ.
En nous appliquant a retrouver dans ces mentions rapides la marque de leur attachement
profond au Sauveur, nous suivons la méthode des apologistes qui apportent dans les paroles

et les soupirs échappés aux martyrs la preuve la plus touchante de la foi a la divinité de Jésus

241



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

dans les premiers fidéles.

Quelques-uns disent que loraison est encore plus utile et plus salutaire que la méditation
de la mort. Mais pour moi, jestime que ces deux pratiques saintes, quoique différentes ent-
re elles, sont néanmoins unies ensemble, comme les deux natures, la divine et 'humaine,
quoique différentes entre elles, sont néanmoins unies ensemble dans la seule personne de
Jésus-Christ. (Clim., XXVIII, 50. P. G,, 88, 1137.)

Le saint abbé Evagre disait & ses fréres : « Soyez retenus en toutes choses, et veillez sur
vos sens, afin de ne vous point affaiblir en la résolution que vous avez prise de vivre dans
le repos de la solitude, et d’y persévérer toujours. Et quand vous étes assis dans vos cel-
lules, rappelez vos pensées en vous-mémes, et mettez-vous devant les yeux le jour de la
mort, puisque cest un puissant moyen de mortifier vos sens. Considérez en quel état vous
serez réduits alors, et les douleurs que vous souftrirez. Songez quel est 'horrible malheur
des damnés. Représentez-vous cet insupportable silence, ces profonds gémissements, ces
craintes continuelles, ces combats intérieurs qui leur déchirent le coeur, ces douleurs pré-
sentes, cette cruelle attente détre encore plus malheureux a l'avenir, et ces larmes ameres
qui ne diminueront ni ne finiront jamais. Souvenez-vous aussi du jour de la résurrection,
imaginez-vous ce divin, terrible et épouvantable jugement. Songez quelle sera la confusion
que les pécheurs recevront a la vue de Dieu et de Jésus-Christ en présence de tous les anges
et de tous les hommes. Considérez que cette confusion sera suivie d’'un feu éternel, d'un
remords de conscience, qui comme un ver immortel ne cessera jamais de les ronger, des
ténebres de lenfer, d'un grincement de dents, d’une frayeur épouvantable, et de tous les
autres supplices que lon se puisse imaginer. Représentez-vous d’'un autre coté les récom-
penses qui sont réservées aux gens de bien, leur confiance en Dieu et en Jésus-Christ son
Fils, dont tous les anges et tous les saints seront témoins, et que ces deux états si différents
soient sans cesse présents a votre esprit. Gémissez en pensant au jugement des pécheurs,
dans l'appréhension détre compagnons de leurs miseres. Et soyez pleins de consolation, de
contentement et de joie en songeant aux récompenses que Dieu réserve pour les élus, afin
de ne rien omettre de tout ce qui pourra dépendre de vous pour vous approcher des uns, et
vous ¢loigner des autres. Et soit que vous soyez dans votre cellule ou en dehors, prenez gar-
de de noublier jamais ces choses ; mais ayez-les toujours présentes, afin déviter au moins
par ce moyen, de tomber en de mauvaises et sales pensées. (Apoph., Evagre, 1. P. G,, 65,
174.)

242



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Celui qui soccupe toujours dans ces méditations saintes, acquiert la pureté de lesprit,
I'humilité du coeur, le mépris de la vaine gloire et sefforce de renoncer a toute la prudence
du siecle. Ainsi, mes trés chers fréres, il faut que I'dime qui est toute spirituelle, emploie con-
tinuellement sa sagesse a combattre la masse terrestre de sa chair et agisse si prudemment
avec elle quelle loblige de consentir a ce qui est le plus parfait. Il faut le soir en sen allant
coucher quelle dise a toutes les parties de son corps : « Tandis que nous sommes ensemble,
obéissez-moi puisque je ne vous conseille rien que de juste, et servons le Seigneur avec joie.
» Il faut quelle dise a ses mains : « Il viendra un temps que toute votre force cessera, que
vous ne pourrez plus étre les ministres de la colére et que ne pouvant plus ravir le bien
dlautrui, vous serez contraintes de demeurer en repos. » Il faut quelle dise a ses pieds : «
Il arrivera un jour que vous ne pourrez plus marcher dans les voies de I'iniquité, ni courir
pour faire de mauvaises actions. » Il faut quelle parle de la méme sorte a toutes les parties
de son corps, en général et leur dise : « Avant que la mort nous sépare de cette séparation
causée par le péché du premier homme, combattons généreusement, demeurons fermes
dans nos bons desseins et servons Jésus-Christ avec soin et avec courage, afin que lors de
son second avénement il daigne essuyer de ses propres mains la sueur dont nous aurons
été trempés durant quelques années en travaillant pour son service et nous donner la pos-
session d’'un royaume qui ne finira jamais. Versez des larmes, mes yeux, et faites connaitre,
ma chair, que si vous métes assujettis, cest par une noble servitude. » (Vit. Pac., 46. P. L.,
73, 268.)

Les chrétiens sapproprient les sentiments exprimés dans le Pater. Les lignes de
I'Evangile qui softrent le plus naturellement & qui veut apprendre a prier, sont celles qui
contiennent la priere modele, le Pater. Dans le commentaire quen donne l'abbé Isaac,
on peut constater a quelle hauteur se tenait la pensée des solitaires. Cest au sens le plus
spirituel qu’ils sattachent. Ce qui les touche, cest les relations filiales que Dieu permet a
ses créatures, cest les intéréts du Pére céleste. Ils se montreraient méme trop exclusifs, en

écartant la demande des biens nécessaires a la vie du corps.

Mais il y a une autre priere beaucoup plus sublime et beaucoup plus élevée que toutes ces
quatre sortes doraisons dont nous venons de parler. Elle se forme par la contemplation de
Dieu seul, et par l'ardeur d’une charité si embrasée, que 'ame étant comme fondue et abimée
dans 'amour quelle a pour Dieu, et se jetant dans son sein pour s’y plonger et sy perdre,

elle lui parle avec une familiarité toute divine, et sentretient librement avec lui comme avec

243



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

son peére. Loraison que Jésus-Christ nous a prescrite, nous marque dés le premier mot, que
nous devons tendre a cet état. « Notre Pére », dit-il. Lors donc que nous -reconnaissons et
que nous confessons par nos propres paroles, que le Dieu et le Seigneur de tout 'univers
est notre pere, nous déclarons assez par la que nous sommes passés de la condition des
esclaves, a celle des enfants adoptifs de Dieu. Nous ajoutons ensuite, « qui étes dans les cieux
», afin que nous souvenant que la vie présente nétant qu'un exil, et la terre ot nous sommes,
nétant qu'une terre étrangere qui nous sépare de notre Pére, nous l'ayons en aversion et en
horreur; et que nous portions tous nos désirs a cette bienheureuse patrie ou nous avouons
que demeure notre Pére, et sans rien commettre cependant, qui soit indigne de cette haute
qualité et de cette adoption divine, ou qui nous privant de cet héritage paternel, comme
des enfants qui ont dégénéré de leur pére, nous expose a la rigueur et a la sévérité de ses

jugements.

Quand nous serons élevés et établis dans ce degré si sublime denfants de Dieu, nous nous
sentirons aussitot enflammés de ce désir si pieux, dont briilent tous ses véritables enfants;
et nétant plus occupés a nos propres intéréts, nous ne chercherons plus uniquement que
la gloire et 'honneur de notre Pére, en disant : « Que votre nom soit sanctifié ! » Nous
témoignons par 1a que tous nos voeux et toute notre joie est de voir que notre pére soit
honoré, et nous nous rendons ainsi les imitateurs de celui qui a dit : « Celui qui parle de
lui-méme, cherche sa propre gloire ; mais celui qui cherche la gloire de celui qui I'a envoyé,
est véritable et il n'y a point d’injustice en lui. » C¥était de ce zéle si ardent que brilait celui
qui a été appelé de Dieu méme un vase délection, lorsqu’il souhaitait d#étre fait anatheme,
et détre séparé de Jésus-Christ, pourvu qu’il lui pat gagner beaucoup d’ames, et que tout
Israél se sauvant, augmentat 'honneur et la gloire de son pére. Il souhaite hardiment de
mourir pour Jésus-Christ, puisqu’il savait quon ne peut perdre la vie en mourant pour la
vie. Cest ce qui lui fait dire aussi ailleurs : « Nous nous réjouissons de ce que nous sommes
infirmes et vous autres puissants. » (Coll., IX, 18. P. L., 49, 788.)

Nous disons ensuite : « Donnez-nous aujourd’hui notre pain céleste », qu'un autre évan-
géliste appelle « notre pain de chaque jour ». Le premier assurément marque la dignité
de sa substance et le distingue de toutes les créatures de la terre, au-dessus desquelles il
est infiniment élevé par lexcellence de sa grandeur et sa sainteté. Et le second exprime ses
propriétés et son usage particulier. Car en l'appelant le pain de chaque jour, il marque clai-
rement que sans lui, nous ne pouvons recevoir ni entretenir un seul jour la vie de I'ame. Et
par ce mot daujourd’hui, Jésus-Christ montre manifestement quon doit recevoir ce pain
chaque jour et que ce quon nous en donna hier ne nous suffit point, si lon ne continue de

nous le donner aujourd’hui.

244



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Il nous apprend donc par ce mot, que le besoin continuel oll nous sommes de cette nour-
riture, nous doit avertir de faire en tout temps cette priére, puisqu’il n'y a point de jour
auquel nous n'ayons besoin de fortifier notre coeur par ce pain céleste. Néanmoins, ce mot
d’aujourd’hui se peut entendre de tout le temps de cette vie, comme si nous disions a Dieu :
« Pendant que nous sommes en ce monde, donnez toujours ce pain. » Car nous savons que
vous ne manquerez pas de le donner éternellement dans le ciel a ceux qui l'auront mérité,
mais nous vous conjurons de nous le donner en cette vie, parce que si nous ne le recevons
de vous en ce monde, vous ne nous le donnerez jamais en l'autre. » (Coll., IX, 21. P. L., 49,
794.)

Les biens de ce monde. Vous voyez donc quel est le modele de nos priéres, que celui
méme que nous devons tacher de fléchir nous a tracé. Il n'y est point parlé de richesses,
ni d’honneur, ni de puissance et de force. On n'y demande point la santé du corps, ni les
commodités de la vie. Car Dieu ne veut pas qu'un chrétien lui demande rien de vil et de bas,
ni quon attende de l'auteur de léternité rien de temporel et de périssable. Si donc un homme
au lieu de demander a Dieu par cette priére les grices et les dons éternels, lui demande
quelque chose de terrestre et de passager, il fera une injure insigne a sa magnificence et a sa
libéralité toute divine, et il irritera plutdt son juge par une priére si basse, qu’il ne l'apaisera.
(Coll,, TX, 24. P. L., 49, 800.)

VI. — Les sommets.

Une des raisons de I'insuffisance de notre information sur le contenu de la priere des Péres
est quen bien des cas sa sublimité ne leur permettait pas de nous en faire part. « Celui qui
posséde Dieu ne se propose point en lui-méme quelque point particulier de méditation
pour sen entretenir dans loraison. Car cest alors que 'Esprit-Saint prie pour lui et dans lui

par des gémissements ineffables. »

Les disciples dociles a une sage direction sassimilent les pensées et les aspirations de
leurs maitres. Mais il est une priere mystérieuse a laquelle tous ne sont pas élevés et dont
la notion reste voilée a la plupart, « cette priere de feu qui est connue et éprouvée de si peu

de personnes ou qui, pour mieux parler, est ineffable. »

Déja nous avons vu des ascetes luttant uvée des adversaires que nos regards ne pouvaient

atteindre, recevant des encouragements dont nous n'avons pas lexpérience.

En les considérant se mouvoir dans les régions mystiques, nous apprécions les distances

qui les séparent de notre priére.

Les grands athlétes, Antoine, Arséne, Macaire ont gotté le repos sur ces sommets. Mais

'idée de ces faveurs ne doit pas étre associée seulement a de grands noms. Nous aimons

245



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Iétonnement de Macaire, trompé d’abord par lextérieur des deux jeunes moines et décou-
vrant la hauteur de leur contemplation. En méme temps qua ces deux fréres notre admira-

tion doit aller a la multitude des mystiques inconnus.

Cassien mettant en paralléle les deux genres de vie du solitaire et du cénobite, assigne
comme but au solitaire les degrés les plus élevés de loraison. Et cétait le sentiment commun
que les anachoretes atteignaient ces hauteurs. Lame comme libérée des soins matériels, ils
ne pensaient plus a la réfection de leur corps. Comme on leur portait au début de la semaine
les sept rations quotidiennes de deux petits pains, on pouvait supputer par le nombre de

pains qu'ils laissaient intacts la durée de leurs ravissements.

Quelles indications nous ont-ils données sur ces états transcendants ? Nous navancerons
pas, comme nous l'avons fait a propos de l'ascétisme, que la doctrine mystique a fait peu de

progres depuis eux.

« La priere du religieux nest point parfaite, lorsquen la faisant, il connait et il sapercoit

lui-méme qu’il prie. »

Avec cette définition de saint Antoine nous recueillons quelques paroles dames favorisées

de graces supérieures.

Par ces confidences hésitantes, bégayantes, par ces traits rapides, par I[émotion de ces
tatonnements, notre inexpérience est peut-étre plus touchée, plus rapprochée de la consci-

ence du mystere dans lequel et duquel nous vivons tous.
Parmi ces pages qui parlent de la vertu consommée nous plagons Iéloge de la charité.

En effet Cassien et apres lui Climaque présentent en méme temps comme le but supréme
la charité parfaite et la contemplation sublime. Atteindre au plus haut degré de loraison,

cest, atteindre le plus haut degré de I'amour.

« La charité, la souveraine paix de 'ame, l'adoption qui nous fait enfants de Dieu, ne sont

différentes 'une de l'autre que de nom. »
Lunion a Dieu dans 'amour, cest l'anticipation de la béatitude.

Paraphrasant saint Paul dans une apostrophe enflammée a la charité, Climaque voit d'un
seul regard la pratique des vertus du voyageur et le bonheur supréme dont il jouira quand

la foi et lespérance n'auront plus dobjet.

Désirs de monter. Apres lentretien sur loraison dominicale 'abbé Isaac ameéne au seuil
de la théologie mystique. Ceux qui se sent rendus familiers les sentiments exprimés par
Jésus-Christ dans le Pater, seront disposés a des dons plus précieux, a cette priere de feu

que Notre-Seigneur nous a tracée quand il passait les nuits sur la montagne.

246



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Quoique cette priére semble renfermer toute la perfection, comme ayant été composée et
prescrite par Jésus-Christ méme, elle éleve néanmoins ceux qui se la sont rendue familiére
a un état encore plus sublime, dont nous avons parlé auparavant. Car elle les conduit a
cette priere toute de feu, qui est connue et éprouvée de si peu de personnes ou qui, pour
mieux parler, est ineffable parce quelle est au-dessus de lesprit et du sentiment de tous les
hommes. Elle ne se forme point par le son de la voix ni par le mouvement de la langue ni
par la prononciation des paroles, mais Idme seule éclairée par la lumiére du Saint-Esprit,
sexplique a Dieu non par les faibles paroles des hommes, mais par une effusion et une
multiplication de mouvements et d’affections qui sortent du coeur comme d’une source
abondante; et étant ainsi élevée vers lui, elle lui dit en un moment tant de choses a la fois,
quelle ne peut lorsquelle retourne dans son état naturel, ni les exprimer par ses paroles ni

les suivre par ses pensées.

Clest cette oraison si sublime que Notre-Seigneur nous a tracée, lorsqu’il passait la nuit
en priéres sur une montagne, ou lorsqu’il priait dans un profond silence, comme il fit au
jardin dans son agonie, ou il fut tout trempé d’une sueur de sang, par le transport d'une

attention et d’'une douleur inimitables a tous les hommes. (Coll., IX, 24. P. L., 49, 801.)

Lesprit qui souffle au désert. Nous recueillons les indices des graces sublimes départies
au bienheureux Arséne. Des traits semblables avaient révélé le mérite d’Antoine, de Pacome,
de Macaire.

Mais il y avait une foule d’autres solitaires que lon ne pensait pas a surprendre en extase,

comme les deux fréres que Macaire voit au milieu des anges.

Nous inclinons a généraliser cette remarque. Pour les habitants du désert ces graces su-

périeures étaient les graces ordinaires.

Arséne. Un frére étant venu a Scété a la cellule de saint Arsene et regardant par la fenétre
vit le saint vieillard comme tout en feu. C#était en vérité un frere digne de voir les merveilles
de Dieu. Il frappa ensuite a la porte et Arséne étant sorti et le voyant tout étonné, il lui
demanda s’il y avait longtemps qu'il frappait et s'il avait vu quelque chose, il lui répondit
que non. Arséne sentretint quelque temps avec lui et le renvoya. (Apoph., Arséne, 23. P. G.,
65, 95.)

247



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Labbé Daniel rapportait de saint Arséne que le soleil se couchant les samedis derriere lui,
lorsqu’il était en oraison les mains étendues vers le ciel, il ne cessait point de prier en cette
posture, jusqu’a ce que cet astre venant le lendemain a se lever, lui frappat les yeux. (Apoph.,
Arseéne, 30. P. G,, 65, 98.)

Il passait ordinairement les autres nuits sans dormir et lorsque le jour sSapprochait, com-
me il voulait se reposer un peu pour satisfaire a la nature, il disait au sommeil : « Viens ici,
mauvais serviteur. » Puis il fermait les yeux et ayant comme a la dérobée un peu dormi tout

assis, il se levait incontinent. (Apoph., Arséne, 14. P. G., 65, 91.)

Tout le temps de sa vie Arséne, tandis qu’il était assis a son travail avait un linge a sa

portée pour sécher les larmes qui coulaient de ses yeux.

A la nouvelle de sa mort, I'abbé Poemen dit : « Heureux abbé Arsene! tu tes pleuré toi-
méme en ce monde; car celui qui ne pleure pas en ce monde sur ses péchés, pleure dans
lautre éternellement. » (Apoph., Arséne, 41. P. G., 65, 106.)

Isidore. Il avait une telle intelligence des Ecritures Saintes, et une si grande lumiére dans
les choses de Dieu, que méme dans les heures du repas lorsqu’il mangeait avec les freres
il était ravi en esprit, sans pouvoir parler ni se mouvoir. Et quand on le priait de dire ce
qui lui était arrivé dans ses extases, il répondait : « Mon esprit sétant appliqué fortement a
quelque pensée, il sy est laissé emporter. » Je I'ai vu souvent pleurer a table (Héracl,, 1. P. L.,
74, 251.)

Mystiques inconnus. Deux jeunes hommes sétant présentés comme disciples a saint Ma-
caire il avait voulu les renvoyer, parce qu’ils paraissaient fort délicats. Sur leurs instances il
leur avait dit de construire une cellule et leur avait donné ses directions. Le saint vieillard
voyant qu’ils savancaient de jour en jour dans la pratique des bonnes oeuvres, et qu’ils ve-
naient souvent a Iéglise ou ils demeuraient longtemps en oraison dans un grand silence, il
désira de savoir au vrai quelles étaient leurs occupations. Ayant donc jeliné toute un semai-
ne, il pria Dieu qu’il lui plit de les lui faire connaitre, et puis les étant allé trouver il frappa a
la porte de leur cellule; la lui ayant ouverte, et connaissant que cétait '’homme de Dieu qui
venait les visiter, ils se prosternérent en terre comme pour l'adorer. Apres avoir fait oraison
selon la coutume et sétre assis, I'ainé fit signe au plus jeune, lequel sortit aussitot, et lui, en

continuant de travailler a son ouvrage demeura toujours assis sans dire une seule parole. A

248



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

I'heure de none, son frére revint avec ce qui était nécessaire pour leur nourriture; et alors lui
ayant fait un autre signe, il apporta une petite table sur laquelle il mit trois petits pains, et se
tint debout sans dire mot. Apres qu’ils eurent mangé ils dirent a saint Macaire « Mon pere,
vous en retournerez-vous aujourd’hui? » « Non, leur répondit-il, mais je passerai la nuit
avec vous. » Alors ils mirent pour lui dans un des coins de la cellule une natte faite de jonc,
et se coucherent sur une autre dans un autre coin comme pour se reposer et pour dormir.
Saint Macaire adressa encore sa priére a Dieu afin qu’il lui plit de lui faire reconnaitre plus
particuliérement quelle était leur maniére de vivre. Aussitot le dessus de la cellule sétant
comme ouvert, une lumiere aussi claire quelle pourrait étre en plein midi remplit toute
la cellule sans que les deux freres sen apergussent. Quand ils crurent que ie saint vieillard
dormait, ils se leverent, et ne pouvant le voir, quoique de son c6té, il les vit fort bien; ils se
mirent en oraison en étendant les mains vers le ciel. Le vieillard les considérant attentive-
ment apercu les démons qui venaient ainsi que des mouches pour s’asseoir sur la bouche et
sur les yeux du plus jeune, et un ange du Seigneur qui avec une épée tranchante des deux
cotés les empéchait et les chassait. Mais quant a l'ainé il vit qu’ils ne pouvaient en aucune
sorte approcher de lui. Le point du jour venant ils se jeterent tous deux sur leur natte ; et
saint Macaire se levant comme s’il nedt fait que de séveiller, ils se leverent aussi comme
s'ils fussent sortis d’'un long sommeil. Lainé des deux fréres sapprochant de lui, lui dit :
« Aurez-vous agréable, mon pére, que nous chantions des psaumes? » Sétant mis ensuite
a chanter, le vieillard apercut qua chaque verset qu’ils disaient il sortait de leur bouche
comme des globes de feu qui sélevaient vers le ciel. Quand ils eurent achevé matines, saint
Macaire les pria de vouloir prier Dieu pour lui. Sur quoi, sans lui rien répondre, ils se je-
térent a ses pieds pour se recommander a ses priéres. Et ainsi le saint reconnut que l'ainé
était parfait devant Dieu et que les démons faisaient encore la guerre au plus jeune. Peu de
jours apres I'ainé changea les travaux de la terre contre le repos du ciel ; et son frere ne lui
survécut que de trois jours. (Ruffin, 195. P. L., 73, 802.)

Un jour 'abbé Evagre dit a I'abbé Arsene : « Comment se fait-il que nous qui avons regu
I'instruction et acquis la science, nous n'avons point de vertus et que ces grossiers fellahs
de I'intérieur en sont tres riches? » Arsene lui répondit : « Parce que nous donnons notre
attention aux disciplines de la science mondaine nous n'acquérons rien; et ces paysans, eux,

par leur propre labeur acquiérent les vertus. » (Pélage, X, 5. P. L., 73, 912.)
Le mystique doit-il livrer son secret? Pouvons-nous rassembler les éléments d’'un traité

de mystique? Linsistance de Cassien en développant cette idée que pour comprendre un

mystique il faut avoir éprouvé la méme action divine que lui, restreindrait singuliérement le

249



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

nombre des lecteurs et nencouragerait pas les privilégiés de graces supérieures a se confier
au grand public. «Illeur arriverait ce qui arriverait a un homme qui ayant mangé du miel en

voudrait faire concevoir la douceur a un autre qui nen aurait jamais gotté ». (Coll., XII,13.)

Le premier degré de loraison consiste a rejeter par la seule vue de lesprit les pensées
de distraction qui le dissipent dans la priere au moment quelles se présentent. Le second
degré consiste a retenir notre esprit dans la méditation des paroles et des prieres que nous
récitons. Mais le dernier et le plus parfait degré consiste en un transport de l'ame et en un
ravissement de lesprit en Dieu, (Clim., XXVIII, 23. P. G., 88, 1132.)

Car il faut avouer que les dons que la bonté ineffable de Dieu fait a ses fidéles serviteurs,
lorsqu’ils sont dans un corps dargile et de boue, sont tout a fait grands et admirables, et
qu’ils ne se peuvent comprendre que de ceux qui les ont éprouvés eux-mémes. Cest de ces
graces prodigieuses que soccupait le prophéte David, lorsque les considérant par la lumiere
d’un esprit purifié, il sécrie en sa personne, et en la personne de ceux que Dieu a élevés a
un état si parfait « Vos oeuvres sont admirables, et mon ame en est dans le ravissement.
» Ce grand prophéte naurait rien dit ni de grand ni de nouveau, s’il avait dit ces paroles
dans une autre vue, et par un autre sentiment et si par ces ouvrages de Dieu il en avait
entendu d’autres que ne sont ceux dont nous parlons. Car il n'y a personne a qui la seule
vue du monde et des créatures ne fasse connaitre aisément que les ouvrages de Dieu sont

admirables.

Mais il y a d’autres miracles que Dieu opere tous les jours dans ses saints, et qu’il fait
éclater sur eux avec une magnificence toute divine. Nul nentre dans la connaissance de ces
merveilles invisibles, que celui qui les ressent dans le fond de son coeur; et 'Ame qui les
connait et qui en jouit est tellement surprise dans le secret de sa conscience de lexces de ses
dons, quelle ne trouve plus ni de pensée pour sen entretenir, ni de parole pour les exprimer,
lorsqueelle sort de cette ferveur qui lembrasait, et redescend dans I'usage commun de la vie,
et dans la vue des objets grossiers et terrestres. Car quelle est 'ame qui puisse sempécher
d’admirer les miracles que Dieu opére en elle-méme, lorsqu'apres avoir été assujettie a un
désir insatiable de manger, et avoir recherché avec une extréme avidité les viandes les plus
délicates et les plus somptueuses, elle se voit tout d'un coup tellement affranchie de cette
passion, quelle a peine méme a prendre, quoique rarement, ce peu de nourriture la plus

vile et la plus grossiere dont elle se sert, pour naccabler pas entierement la nature?...

250



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Et pour ne point parler ici de ces opérations de Dieu toutes secretes et toutes cachées que
chacun des saints éprouve en soi-méme, qui ne sera surpris dadmiration, lorsqu’il con-
sideére cette joie céleste et spirituelle dont Dieu comble souvent I'ame lorsquelle lespere
le moins, et ces transports d’'une consolation divine et ineffable dont nos coeurs sont tel-
lement transportés, qu’ils passent tout d’un coup de la paresse et du profond sommeil ot
ils languissaient auparavant, dans une allégresse incroyable et une priére pleine d’ardeur.
Ceest la cette joie dont saint Paul disait autrefois : « Que loeil ne I'a point vue, que loreille
ne l'a point entendue et que le coeur de '’homme ne I'a pu comprendre. » Cest-a-dire le
coeur de celui qui étant encore enveloppé des vices de la terre, nest encore qu'un homme,
et attaché aux affections et aux inclinations humaines sans avoir des yeux intérieurs pour
contempler ces dons de la magnificence de Dieu. Enfin le méme apdtre dit ensuite tant
de lui-méme que de ceux qui lui ressemblent, et qui comme lui se sont déja séparés de la
conduite ordinaire des hommes. « Pour nous autres, Dieu nous a révélé toutes ces choses
par son esprit. » (Coll., XII, 12. P. L., 49, 891.)

Confidences. « La priere nest pas parfaite, tant que le religieux sapercoit lui-méme qu’il
prie. n voila une définition négative donnée par Antoine. Nous chercherons en vain dans
les nombreux écrits de la famille des Vitae Patrum des précisions sur les degrés de passivité,
des analyses, des descriptions ex professo ou des classifications. Leur vocabulaire mystique

nest pas en avance sur celui de la théologie de cette époque.

Avec de saintes ames qui ont vécu a des époques plus savantes, nos amis pourraient
sexcuser de leur silence sur la répugnance a faire entrer dans le cadre de divisions logiques
I'infinie souplesse de la grace qui sadapte a la diversité des ames. Mais les quelques paroles
qui trahissent leurs expériences ont un sens sur lequel nous ne pouvons nous méprendre

et elles éveillent le gotit de I'ineffable.

Le ton des homélies de Macaire est bien différent de celui des apophthegmes qui lui sont
attribués. Cette différence, méme en dehors des considérations d’histoire et de philologie,
pose la question de leur authenticité. Aussi ne faisons-nous qu'un seul emprunt a oes pages

de tres haute inspiration.

Mais pour vous faire concevoir ce que cest quune véritable priére, je n'ai qua vous rappor-
ter, non mes sentiments, mais ceux du bienheureux Antoine, que nous avons vu souvent si
appliqué a la priére, qu’il arrivait quelquefois que le ravissement ou il avait passé la nuit et
cette grande ferveur desprit ot il se trouvait, lui faisait dire au soleil levant : « Soleil, que tu
mes importun. Pourquoi mempéches-tu? Il semble que tu ne te [éves que pour me dérober

ma véritable lumiére. »

251



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ce saint homme disait de loraison cette parole toute céleste et plus quhumaine. La prie-
re d’un religieux nest point parfaite lorsquen la faisant, il connait et il sapergoit lui-méme
qu’il prie. Et pour prendre la liberté d’ajouter quelque chose a cette parole admirable, nous
rapporterons ce que notre expérience nous a appris, des marques par lesquelles nous pou-

vons reconnaitre que Dieu a exaucé nos prieres. (Coll., IX, 31. P. L., 49, 807.)

Parfois un moine se mettant a genoux, son coeur est soudain rempli de la vertu d’En-
Haut, son ame exulte en la compagnie du Seigneur comme lépoux, selon la comparaison
d’Isaie.

Il arrive aussi qu'un homme engagé dans les affaires toute la journée, s'il veut donner le
soir a loraison, le voila soudain saisi dans la profondeur de son étre par la douceur et la vie
divine, I'ame sort delle-méme pour ainsi dire et elle est portée dans les régions supérieu-
res; alors tous les soucis de choses terrestres sont ensevelis dans loubli; lesprit est captivé
parles choses du ciel, infinies, incompréhensibles, par des merveilles qui ne peuvent étre
exprimées en paroles humaines, a tel point que 'ame éclate en ce désir : « Oh! si je pouvais

quitter la terre, et menvoler lorsque je suis dans l'acte de la priere! »
Question :Est-ce que tous parviennent aux états de ce genre?

Réponse : La grace, en vérité, mélée a la nature humaine des I'age de la tendre enfance
est comme enracinée; on dirait quelle est comme une partie de la nature et quelle adheére a
I’homme substantiellement. Mais elle dispose '’homme de diverses facons. Regardez le feu
: parfois il sanime et devient ardent, d’autres fois il se ralentit et devient plus faible; et sa
lumiére suivant les moments brille d’une vive clarté ou baisse tristement. Il en est de méme
de ce foyer de la grace, tandis qu’il reste allumé, la grace devient plus éclatante et ce sont

les ardeurs de la charité divine, une sorte d’ivresse ; ensuite sa clarté se voile.

Dans cette lumiere divine a certains a été montrée la forme auguste de la croix qui a

marqué son empreinte a I'intime de leur étre.

Un jour un homme en priére fut pris par lextase, il se trouva transporté pres de l'autel de
léglise. On lui présenta trois pains qui semblaient fermentés dans I'huile. Et plus il mangeait,

plus les pains grossissaient et se multipliaient.

D’autres ont vu apparaitre un vétement splendide, comme on nen voit point sur la terre, et
comme les mains humaines ne peuvent pas en confectionner. Ce vétement était semblable
a celui dont était couvert le Seigneur sur la montagne, devant Jean et Pierre, brillant comme

les éclairs; et ceux qui lont vu étaient dans une admiration profonde.

252



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Ouvrant les yeux a cette lumiere, 'homme est plongé dans la douceur de la contemplation,
il nest plus maitre de lui-méme, il devient comme un étranger et un barbare a Iégard du
monde présent, ayant acquis la science de la dilection et des mysteéres les plus cachés. Ainsi

I’homme arrivé au sommet de la perfection, il est comme soustrait a lempire du péché.

Mais voila quensuite la grace parait se retirer et que la puissance ennemie jette un voile
sur elle ; elle ne disparait cependant pas tout a fait, et elle se tient au plus intime de étre.
(Mac.*°, hom. 8. P. G,, 34, 527.)

Les expériences de Climaque. Les extraits des homélies de Macaire sont une transition

aux lignes mystiques de Climaque; [¢pithéte convient a ses confidences sur « le changement
. A . . 1 . b

produit dans une ame pure, lorsque le Seigneur vient se montrer a elle, quoique d’'une fagon

invisible », sur les démarches du Seigneur qui semblable a une mére « se cache pour se faire

chercher de son enfant », « sur le corps transformé et devenant comme incorruptible ».

Climaque dans la paraphrase du « cerf altéré » image de 'ame qui soupire apres I'union
divine, montre sa dépendance de Iécole Egyptienne. Il reproduit le trait emprunté par I'abbé
Pasteur a une histoire naturelle fantaisiste, trait laissé do coté par les auteurs subséquents,
comme le seront des emprunts faits a Pline par saint Francois de Sales. Nous avons la un
exemple des nombreuses citations implicites qui, jointes a son auto-biographie, attestent

que l'abbé du Sinai est un disciple des Peres d’Egypte.

Sila présence d’une personne qui nous est chere fait un changement sensible dans notre
esprit et dans notre corps et nous remplit d'une joie et d'une gaieté qui parait méme sur
notre visage, quel changement ne fera point la présence du Seigneur dans une ame pure,

lorsqu’il vient se montrer a elle d’'une maniére invisible. (Clim., XXX, 16. P. G., 88, 1157.)

La douleur vive et profonde de la pénitence recoit la consolation de Dieu ; comme la
pureté du coeur recoit I'illumination du ciel. Cette illumination est une impression forte
et efficace qui ne se peut expliquer; que l'on voit de loeil de la grace sans la voir par celui
de la raison. Cette consolation est un rafraichissement de 'dme affligée, qui comme un’
enfant pleure et crie en elle-méme avec tendresse et avec amour. Ce rafraichissement est
un renouvellement de Idime accablée de douleur, lequel par un effet merveilleux change des

larmes ameéres et cuisantes en des larmes douces et agréables.

e recueil d’homélies auquel nous empruntons ces pages était attribué sans conteste 8 Macaire jusqua ce
que Dom Villecourt y reconnut foeuvre d’'un hérétique messalien de Mésopotamie. Ses conclusions sont
contestées, en particulier par le Dr Mason et par le P. Stiglmair (Zeitschrift fur Katol. Theologie, 1925,
p- 244). Sans entrer dans la discussion, notons que I'influence hétérodoxe nest pas trés apparente puisque

pendant des siécles les auteurs spirituels ont tenu les homélies en haute estime, sans faire de réserves.

253



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Les larmes qui sont produites par la pensée de la mort produisent la crainte. A cette
crainte succede la confiance; de cette confiance nait la joie; et cette joie finissant en quelque

sorte sans quen effet elle finisse jamais, elle produit la fleur céleste du divin amour.

Repoussez de votre coeur toutes les joies extérieures qui se viennent présenter a vous,
et repoussez-les avec la main de I'humilité, comme nen étant pas digne, de peur que les
recevant trop facilement, vous ne receviez le loup au lieu du pasteur (cest-a-dire la joie du

démon au lieu de celle de Jésus-Christ)...

Lorsqu'une ame religieuse qui est a Iégard de Dieu ce qu’un petit enfant est a légard de
son pere, commence a le connaitre par une lumiere intérieure, dont il Iéclaire, elle est toute
remplie de joie quand elle le voit; mais lorsque son pere céleste séloigne delle pour un temps
par une sage dispensation de sa bonté, et de l'amour quelle lui porte, et que revenant ensuite
il se montre a elle tout de nouveau, elle est touchée de joie, et de tristesse tout ensemble; de
joie, parce quelle revoit cet objet de son affection et de ses désirs ; et de tristesse, a cause
quelle a été trop longtemps privée de la vue d’une beauté si divine et si adorable. Une mere
se cache pour se faire chercher de son enfant et elle est ravie de joie lorsquelle voit qu’il
la cherche avec douleur. Elle I'instruit de cette sorte a demeurer inséparablement attaché a
elle, et l'enflamme d’un nouvel amour pour elle. « Que celui qui a des oreilles pour entendre,
entende cette vérité », dit Notre-Seigneur. (Clim., VII, 56-58, 60. P. G., 88, 816.)

Celui a qui Dieu a fait cette grace de le mettre en cet état si sublime, est, dés ici-bas,
quoique revétu encore d’'une chair mortelle, le temple vivant de Dieu, qui le conduit et le
gouverne toujours dans toutes ses paroles, ses actions et ses pensées, qui par la lumiere
intérieure dont il éclaire son 4me, lui fait comme entendre la voix de la volonté divine
et [élevant au-dessus de toutes les instructions des hommes, lui fait dire avec David : «
Seigneur, quand irai-je jouir de la vue bienheureuse de votre gloire? Car je ne puis plus
supporter la violence de ce désir qui me presse et qui me consume et je soupire apres cette
beauté immortelle que vous maviez donnée avant que le premier péché de désobéissance
nous et assujettis a la mort. » (Clim., XXIX, 11. P. G,, 88, 1158.)

Lame dégagée des liens du corps. Ceux qui sont arrivés a ce degré damour qui les rend
égaux aux anges, oublient souvent de prendre la nourriture qui est nécessaire a leur corps
et je pense méme que dordinaire ils nont point le désir du manger qui est si naturel a tous

les hommes. Et certes, on ne doit pas le trouver étrange, puisque nous voyons souvent que

254



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

méme les gens du monde ne pensent point a manger lorsque quelque désir plus violent les

possede.

Je crois encore que les corps de ces personnes qui sont devenues comme incorruptibles
ne sont pas si sujets que les autres aux maladies ; parce quayant été purifiés par cette flam-
me toute pure de 'amour divin qui a éteint celle de la concupiscence, ils ne sont plus sujets
a aucune corruption. Et je crois aussi que lorsqu’ils mangent, ils n’y peuvent prendre au-
cun gott ni aucun plaisir. Car leau qui est dans la terre ne nourrit pas plus une plante en
humectant ses racines, que ce feu du ciel nourrit ces ames en les consumant. (Clim., XXX,
18,19.P. G., 88, 1158.)

Labbé Poemen disait : Nous lisons dans les psaumes que le cerf ne désire pas avec plus
dardeur de désaltérer sa soif dans une fontaine, que notre 4&me désire de gotter les délices
de son Dieu. Or comme les cerfs aprés avoir mangé des serpents dans le désert, et que leur
venin sest répandu dans tout leur corps se sentent embrasés d’une telle ardeur, qu’ils cher-
chent partout des fontaines pour Iéteindre, de méme les solitaires étant embrasés dans la
solitude par l'ardeur du venin des malins esprits, désirent de rencontrer au jour du diman-
che de claires fontaines, cest-a-dire le corps et le sang de Notre-Seigneur Jésus-Christ, pour
étre purifiés de 'infection d’un poison si redoutable. (Pélage., XVIII, 17. P. L., 73, 983)°!.

La contemplation et Pamour pur. Perfection de la priere, perfection de la charité.

La charité est comme un essai de la béatitude. La charité parfaite regarde Dieu en lui-
méme et non dans son bienfait, et le bienfait divin est abondant a proportion de ce désin-
téressement. Sans exclure la considération de son propre bonheur, celui qui a été amené par
IEsprit aux dispositions les plus saintes, soublie lui-méme pour ne voir que le bon plaisir
divin.

Nous entendons et Cassien et Climaque, nous rapprochons le début des collations du
dernier sommet ou parvient 'abbé du Sinai; rappelant une fois de plus que le grand maitre
de l'ascétisme dirige les désirs vers la charité comme vers le but supréme, nous écoutons
cet enseignement poétisé par celui en qui nous aimons a entendre toute [école et que nous

nommerions volontiers le dernier des Péres du désert.

La charité, la souveraine paix de 'ame et 'adoption qui nous fait enfant de Dieu, ne sont
différentes 'une da l'autre que de nom. Car ces trois choses ainsi que la lumiére, le feu et la

flamme, concourent toutes trois ensemble pour produire le méme effet. ( Clim., XXX, 9. P.

31Cfr. Clim., XXX, 14.P. G., 88, 1156.

255



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

G., 88, 1156.)

Iy a trois choses qui empéchent dordinaire les hommes de sadonner au vice : la crainte
de lenfer et la sévérité des lois, lespérance et le désir du ciel, 'amour du bien et l'affection
des vertus. Car la crainte chasse le mal et la contagion des vices, selon ce qui est écrit : «
La crainte du Seigneur hait la malice. » Lespérance de méme nous retire de tous les péchés,
selon cette parole des psaumes : « Tous ceux qui espérent en Dieu, ne pécheront point. »
Enfin, 'amour ne tombe point dans le vice, puisque saint Paul dit : « Que la charité ne tombe
point, elle couvre la multitude des péchés. » Cest pourquoi saint Paul renfermant le salut
dans ces trois vertus : « Ces trois choses, dit-il, demeurent présentement es cette vie la foi,
lespérance et la charité. » La foi fait fuir le mal par 'appréhension des supplices de lenfer.
Lespérance retirant notre coeur de la vie présente, nous fait mépriser tous les plaisirs du
corps par lattente des biens du ciel. Et la charité nous échauffant 1é coeur, et nous portant a
Pamour de Jésus-Christ et des vertus spirituelles, nous fait rejeter tout ce qui y est contraire

avec aversion et horreur.

Quoique ces vertus semblent n'avoir toutes que la méme fin qui est de nous retirer des
choses illicites, elles sont néanmoins extrémement différentes 'une de l'autre, par la qualité
des effets quelles produisent. Car les deux premieres sont des vertus ' hommes et particu-
lierement de ceux qui étudient la perfection, et qui nont pas encore congu en eux-mémes
une véritable affection pour les vertus. Mais la troisiéme est proprement une vertu de Dieu
; cest-a-dire, quelle est propre a ceux qui sont transformés dans 'image et la ressemblance
de Dieu. Car il nappartient qua cet Etre souverain de faire toujours le bien sans aucune
crainte, et sans lespérance daucun avantage, mais dans la seule vue de son extréme bonté.
« Le Seigneur, dit Salomon, a fait toutes choses pour lui-méme. » Cest sa bonté qui lui fait
répandre tous les jours une si grande abondance de biens sur les bons et sur les méchants,
parce quelle ne peut étre ni lassée par la malice des hommes, ni irritée par leurs injustices,
mais quelle demeure toujours parfaite sans étre capable daucun changement. (Coll., XI, 6.
P L., 49, 852.)

Lamour mercenaire. Qu’il faut pour étre parfait sortir du degré de la crainte qui est Iétat
de serviteur, et quitter méme celui du mercenaire pour passer a celui des enfants. Exemple

de lenfant prodigue de I'Evangile.

Si quelqu'un donc veut étre parfait, il faut qu’il sorte de ce premier degré de la crainte, qui
est un état servile, dont il est dit : « Quand vous aurez tout fait, dites : Nous sommes des
serviteurs inutiles. » Il faudra qu’il passe ensuite au degré de lespérance, ot il cesse détre

esclave en devenant mercenaire, parce quil attend la récompense quon lui a promise et

256



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

que nétant plus dans cette crainte basse de la peine de ses péchés qu'il croit pardonnés et
reconnaissant que Dieu lui a fait faire quelques bonnes oeuvres, dont il semble aussi qu’il
attende la récompense qu’il lui en promet, il ne peut pas néanmoins monter encore jusqua
cet amour désintéressé de fils, qui espeére tout de la bonté de son peére, avec une parfaite
confiance, parce qu’il sait que tout ce qui est a son pére est a lui. Cest cet état divin auquel
lenfant prodigue de I'Evangile nosait aspirer, parce quayant dissipé le bien de son pere, il
croyait avoir perdu le droit de porter le nom de son fils. « Je ne suis pas digne, dit-il, détre
appelé votre fils. » Apres avoir envié aux pourceaux les cosses quon leur jetait selon la parole
de I'Evangile et navoir pu méme sen rassasier comme il ledit souhaité, cest-a-dire apres
sétre nourri des vices les plus infames, il rentre tout d'un coup dans lui-méme, il n’a plus
que de 'horreur pour une nourriture si détestable et étant tourmenté par 'appréhension
d’une faim si cruelle, il devient esclave en quelque sorte et ne pensant qu’a gagner quelque
chose par son travail, il souhaite détre mis au rang des mercenaires, comme il le témoigne
par ces paroles : « Combien, dit-il, de mercenaires sont maintenant dans la maison de mon
pere, dans l'abondance de toutes sortes de biens et moi, je meurs ici de faim. Je retournerai
chez mon pere, je lui dirai : Mon Pére, jai péché contre le Ciel et contre vous, je ne suis plus
digne maintenant détre encore appelé votre fils : Traitez-moi comme un de vos mercenaires.
» (Coll., XI, 7. P. L., 49, 853.)

Paul a été élevé a une tres haute contemplation, il envisage l'union parfaite et continuelle,
voila son désir, il y tend de tout son étre, et cependant oubliant son propre avantage, il

accepte détre éloigné du bien supréme. Cest la charité parfaite.

Ce grand apotre ayant donc élevé ce bien supréme, infiniment au-dessus de tout le fruit
qu’il pouvait faire par sa prédication, il se rabaisse néanmoins dans la vue de la charité, sans
laquelle on ne peut mériter de jouir de Dieu, et ne refuse pas de se soumettre a cette sépa-
ration de Jésus-Christ, quoiquelle lui ftit si pénible, parce quelle était encore nécessaire a
ceux, a qui, comme il dit lui-méme, il servait comme de nourriture, en leur donnant par
les mamelles de sa charité, le lait d'une doctrine spirituelle et évangélique. Car il nest déter-
miné a ce choix que par cette vertu héroique, qui lui fait méme souhaiter détre anatheme,
afin de pouvoir sauver ses freres : « Je désirerais, dit-il, de devenir moi-méme anathéme, et
détre séparé de Jésus-Christ pour mes fréres, avec lesquels je suis uni par le lien d'un mé-
me sang, qui sont les Israélites. » Cest-a-dire, je voudrais étre condamné a des peines non
seulement temporelles, mais méme éternelles; et que tous les hommes, si cela se pouvait,
jouissent de la gloire et de 'héritage de Jésus-Christ. Car je suis trés assuré que le salut de
tous les hommes est plus utile, et a Jésus-Christ et 8 moi-méme, que le mien propre. (Coll,,
XXIIL, 6. P. L., 49, 1252.)

Lame transformée par la charité parfaite. Ainsi cette vertu qui fait toute la perfection

des ames en cette vie et qui néanmoins comme étant toujours imparfaite croit toujours

257



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

jusqu’a la mort, sanctifie '4me d’une telle sorte (selon qu'un grand personnage qui en était
instruit par sa propre expérience me le disait autrefois) et la détache si fortement de toutes
les affections de la terre, qu'apres 'avoir misé dans un port céleste, elle Iéleve presque dés
ce monde par une espece de ravissement jusque dans le ciel pour y contempler et pour
y voir Dieu. Ce qui a fait dire a David, qui l'avait aussi éprouvé lui-méme, que ces 4mes
extraordinaires sont comme de puissants dieux de la terre souverainement élevés au-dessus
delle. Et nous avons vu de pareils transports et de semblables ravissements en la personne
de ce solitaire d’Egypte, qui tenait presque toujours les bras étendus en croix lorsqu’il priait
avec ses freres. (Clim., XXIX, 5. P. G., 88, 1148.)

Lamour divin nous obtient le don de prophétie et la grace des miracles. Cest un abime
inépuisable d’'illuminations divines. Cest une source de flamme, qui a mesure quelle se
répand dans notre coeur, le brile et le consume davantage par la soif ardente quelle lui
cause. Cest ce qui compose toute la béatitude des anges. Cest ce qui fait croitre en gloire et

en connaissance dans léternité.

« Dites-nous maintenant, 6 la plus belle et la plus excellente des vertus, ou vous me-
nez paitre vos saints troupeaux, o vous reposez durant la chaleur du midi. Eclairez-nous.
Désaltérez-nous. Conduisez-nous et menez-nous par la main, puisque nous désirons de
monter jusqua vous. Car vous régnez sur toutes les créatures. Vous m'avez blessé et percé
jusque dans le fond de Idme. Et je ne puis plus retenir le feu dont vous m’avez embrasé.
Il faut que je le fasse sortir au dehors en vous louant, et que je finisse cet ouvrage par vos
louanges. Vous dominez sur la puissance de la mer. Vous adoucissez et calmez entierement
quand il vous plait la plus violente agitation de ses flots. Vous humiliez les superbes dans
leurs pensées les plus orgueilleuses et les rendez semblables a un homme percé de plaies
qui est tout languissant et tout abattu. Vous avez foudroyé vos ennemis par la force de votre

bras et vous rendez invincibles ceux qui vous aiment.

« Je souhaiterais, 6 grande vertu, dapprendre de vous de quelle sorte Jacob vous vit ap-
puyée sur cette échelle mystérieuse. Expliquez-moi, je vous prie, en quel état on doit ét-
re pour y monter et quel est I'assemblage de ces vertus, par lesquelles, comme par autant
déchelons célestes, les amateurs de votre beauté souveraine peuvent monter jusqua vous.
Je désirerais fort de savoir aussi quel est le nombre de ces degrés et combien il faut de temps
pour arriver jusquau dernier. Car Jacob qui lutta autrefois avec vous et qui mérita de voir
cette échelle sainte, nous a fait assez connaitre que ce sont les anges qui nous servent de
guidés pour y monter, mais il na pas voulu, ou pour mieux dire, il n'a pu nous éclairer des

autres mystéres que nous figurait cette vision. »

258



Dieses Dokument wurde automatisch generiert am 2. Februar 2021
Dieser und weitere Texte sind im Internet zu finden unter https://bkv.unifr.ch

Lorsque jeus achevé ce discours que je faisais en moi-méme, il me sembla que cette reine
mapparut du haut du ciel et que parlant a loreille de mon ame, elle me dit : « Vous ne
pourrez, 6 amateur de 'amour divin, contempler tous les traits de ma beauté, jusqua ce que
vous soyez dépouillé de ce corps terrestre, qui comme un voile épais et grossier la dérobe
a vos yeux mortels. Contentez-vous maintenant dapprendre que cette échelle est lordre et
lenchainement spirituel des vertus qui la composent et que cest moi qui suis appuyée sur
le haut de cette échelle, selon cette parole du tres saint interprete des secrets du ciel : « Que
la foi, lespérance et la charité sont les trois vertus de cette vie et que la charité est la plus
grande dentre elles. » (Clim., XXX, 34, 35. P. G., 88, 1160.)

259



	LES PÈRES DU DÉSERT
	CHAPITRE PREMIER : PRINCIPES PREMIERS PREMIÈRES FORMULES
	CHAPITRE II LA LUTTE
	CHAPITRE III SOLITUDE ET DÉPOUILLEMENT
	CHAPITRE IV. RIGUEURS CORPORELLES
	CHAPITRE V. L'ASCÈSE INTIME
	CHAPITRE VI. DISCRÉTION
	CHAPITRE VII. CHARITÉ
	CHAPITRE VIII. CONTEMPLATION


